

# السید الصّام

مسنگ

شان المام علیہ رحمۃ الرّحیم

حضرت میرزا احمد بن محمد امیر سلطان کے حیات

تالیف

حضرت مولانا فتح الرحمن شاہ جملہ المعرفت



# السید الصادم

لمنیر

شان امام عظیم رحمۃ اللہ علیہ

یعنی

حضرت امام ازہر عزیز پیر اور رئیس کے حیات

تألیف

حضرت مولانا فضیل محمد صاحب جملی المتوفی ۱۳۲۲

**الهادی** للثغر والذرب

۲۸۔ شرف شریعت ایجوب بار، لاہور۔

Ph: 0423-7361473

Mob: 0345-7492334-0300-6609226

## محل حقوق بحق ناشر مخطوطات

### البيان الصادم

شیخ الحنفی

بہادر

جعفر

حضرت امام الحنفی محدث بن حنفی

حاجہ

وزیر الدین الحنفی

قداد

1100

محمد زکریٰ

کپڑا

### البيان

امام اعظم الحنفی کے نام تھوڑے

نے امت کو قرآن اور حدیث کے بحث

کی تھی راوی سے آگاہ کیا

بسم الله الرحمن الرحيم ..... ختمه ..... وفضل على رسوله الکرم .....  
 کچھ عرصہ سے بخوبی ایک رسالہ موسوں اہل الذکر کی تصنیف گستاخ  
 غیر مقلد نے شان کا ناشروع کیا ہے جس کا یہ مقصد دھیا کہ اس کے مضایں  
 سے ظاہر ہے حضرت امام الائمه صاریح الائمه اور حنفی کی توجیہ اور مسلمانوں کے  
 سعاد و فتن و حرثہ و کثیر محنوں کی دلائلی ہے۔ مجھے ایک دو سو کڑی دفعہ  
 اس کے چند نمونت دیکھنے کا الفاق ہوا۔ یہی نے کسی نہیں بھی کوئی علمی یا  
 اخلاقی مشکون نہیں دیکھا بھروس کے کہہ رکیک نہیں حضرت امام جماہی کی شاید  
 بے ہوکہ اور سیے جائیں کیے گئے اور جنپی مسلمانوں کو پاقی پی کی کو سایا ہے  
 ایڈٹر اہل الذکر کی طرف تحریر اور مدعویٰ بحث سے ظاہر ہے کہ علمیت سے وہ  
 بالکل بے ہو ہے اور تندیب سے اس کو مطلق میں نہیں اور یہی وجہ ہے  
 کہ رسالہ اہل الذکر پیاسکی تکاہ میں فترت و فخر کا حق کیجا گیا ہے اور اس  
 کے پڑاوردل آزار مضایں سے ہر طبقہ کے مسلمانوں نے بیڑا اور ناراضگی کا  
 انہار کیا ہے اہل الذکر کی گستاخ اور بے اوابا نجومیات سے دھنچی مسلمانوں  
 بلکہ اس کے ہم زمینیہ اہل حدیث مسلمانوں کے بھی دل کا پتھر اٹھتے ہیں اور  
 ال جنپی مسلمان سب وحدت سے کامن ہی ہے اور عدالت تک ذمہ پہنچتی تو اہل الذکر  
 کا دریکب کا وہی حل ہو گیا ہوتا اور اب بھی اندازی ہے کہ اگر یہ مسئلہ جائز ہے

شوٹ کیا ہے اور اس سے ان سے الی حدیث مسلمانوں کے دل بھی خیشون  
کی طرح کاپ آئتے ہیں۔

۲۔ کسی ایمان اسلام و اہل حدیث ہو یا عنی، کای چو صد نہیں کہ اہل الذکر  
کے معاہین کو نظر احسان دیکھے۔

۵۔ شخص بخلاف اس کے، اسکے معاہین کو پسندیدہ گی کی نگاہ سے دیکھے  
وہ ایمان وار نہیں۔

ہم خیال کرتے ہیں کہ رسالہ اہل الذکر کے معاہین کی نسبت اہل حدیث  
امترسر کی اس بروزت شہادت کے بعد کسی مرید بحث کی ضرورت باقی نہیں  
رہتی اور اسے علیش کے پڑ معاہین قابل جواب ہو سکتے ہیں جن کو زیر نگاہ  
بکھر اپنے ہی پھکار کر رہے ہوں۔ لیکن تاہم یقین نہیں کہ:

قدا بخ الخشت بخسان نکرد

مکن ہے کہ کوئی تاوافت مسلمان اہل الذکر کے ہو وہ معاہین کی  
وجہ سے مخالفت میں پڑ جائے یا خود اہل الذکر کا ایڈیٹریٹریٹس اپ مفروضہ کو کوہرہ  
کے لیے مکار رہے کہ اس کے کسی ضموم کا کسی نے جواب نہیں دیکھا تاہم  
ہم صرف اعتماد المنشاة اللہ اپنے فرض کیجھی ہیں کہ اس کے اُن اباظیں کو قرار  
و اتنی تناکب کر کے اُن کے پورے حال اپنے کاٹ دیں کہ کوئی امام الائمه  
حریج الامت البصیرت کے فضائل سلسلہ کا بیان کروں اور ثابت کریں بیک  
حریز امام یا حامی آفتاب اثربت تھے اور ان کا تناکب دُشمن دین وہ اندھا ہے  
جو قرآن قرآن کا مکر ہے۔ والشمس شمع نولسم من ضریب  
ہے گز بیست بوز شپرو چشم چشم آفتاب راجح نگاہ  
اس وقت میرے سامنے رسالہ اہل الذکر کا وہ نمبر سے جو بیات اُہ

تو آخر عدالت تک نوبت پہنچے گی۔ اہل الذکر کے دل آزار اور فرش معاہین کی  
نسبت جو اسے اس کے ہم نزدیک اہل حدیث نے ایک کیش لا شاعت  
اغوار میں شائع کرائی ہے وہ قابل غریبے جس کو ہم بکنسہ ہدایہ ناقلوں کرتے ہیں۔

روزانہ تپیسہ اخبار "لا ہوت طبع" ۱۴ نومبر ۱۹۰۸ء میں الی حدیث امرسر نے  
اہل الذکر کے معاہین کی نسبت اپنی نصفان رائے یوں درج کرائی ہے کہ:

"ہم اہل حدیث کسی خاص امام کے معتقد نہیں بلکہ ہم کو کسی خاص  
برنگ سے کوئی خاص بحث نہیں اور کسی خاص برنگ سے عدالت  
ہے۔ ہماری ناقلوں میں تمام ائمہ مجتہدین اور تمام محدثین راستے سنتی اور جب  
التحريم برنگ تھے، اس سے ہم ان معاہین سے نظرت رکھتے ہیں  
جو انہم مجتہدین کی توہین کے لیے بکھر جائیں۔ اہل الذکر نے ائمہ  
مجتہدین کی شان میں جس قدر بڑے الفاظ سے کام لینا ضریب کیا  
ہے، اس سے ہمارے دل کاپ اتنے ہیں پس کسی ایمان وار  
اہل حدیث کا یہ چو صد نہیں کہ اہل الذکر کے معاہین کو پسندیدہ ہی کی جائیں  
سے دیکھی یہ۔"

اہل حدیث امرسر کی تحریر بالا بالخصوص دس حصہ عبارت سے جس پر جتنے  
خط پیغیت دیا ہے احمد ذیل کا صریح فیصلہ ہو گیا ہے:

۱۔ اہل حدیث مسلمان بھی ختنی مسلمانوں کی طرح ایسے معاہین کو تھارٹ ناقلوں  
کی نگاہ سے دیکھتے ہیں جو انہم مجتہدین کی توہین کے لیے بکھر جائیں۔

۲۔ اہل الذکر کے معاہین ائمہ مجتہدین کی توہین کے لیے بکھر گئے ہیں اور اسے  
ان سے اہل حدیث مسلمانوں کو ختنی مسلمانوں کی طرح سخت ناقلوں سے کامیاب نہیں  
کیا جائیں۔

۳۔ اہل الذکر نے ائمہ مجتہدین کی شان میں سخت بڑے الفاظ سے کامیاب نہیں

رمضان ۱۳۹۶ھ شائع کی گیا تھا اور جس میں ابتداء سے استاد بحکم حنفیوں  
امدان کے نام پر مسجد وہ گایاں دی گئی جس میں تین ہم اس کی گایوں سے خلیفہ  
کو سمجھتے ہیں اس کے دو منائیں کا جواب لجھیں گے۔

پہلا منیون دہ بیس کا عروان بن زب الیطی رہیں ایل الذکر نے یوں بھا  
سے: کیا سانی ایل بدعت ذرت شیطان نہیں؟

اور دوسرے منیون جس کا ہیئتگش "امام ابوحنیفہ" اور ان کا اجتہاد رکھا گیا ہے۔  
سودا مشہود ہو کر پہلا منیون جس کا عروان پسند کھا گیا ہے۔ سے ادب  
اور غیر غدیر ایل الذکر نے ہمارے مقتنی اسی حضرت امام ابوحنیفہ کو جس کی  
درج و تعریف میں جسیسا کوئی نہ ہے میان ہو گا۔ تمام افراد محدثین اور علماء محدثین کو تم  
رہب انسان ہیں اور جن کے تابع در صرف سلطانِ بندوں پر چاہ کا وظیفہ ہے  
جس کے مقابر میں فیر مقلدین آئے میں تک محی نہیں بلکہ خود والی بند  
لرب خدا ہرگز تحریک سلطانِ روم خلداد اللہ عکس اور اس کی رعایا ریالیں  
عز و خیروں کی رہستہ والی ہے۔ تھوڑے باشد شیطان کا خطاب دیا گیا ہے۔

(والی انشا المشکنی) اور تمام سلطان حنفی کرام کھڑکیں اس کو جس میں پڑے  
بڑے بڑے گ اولیاء اور صلوا، و علماء اور اہل بالعن اور مورثے میں اور موجود ہیں  
ذرت شیطان کا گیا ہے اور کوئی درج قریں وہ بحکم کا یقین نہیں چھوڑا گیا  
ایل الذکر ایل الذکر کی اسی کتابی اور بے ادبی کا اجر ترقیتی کے  
بان ہے جس نے قرآن کریم میں فرمادیا ہے: انا نا میں الماجرومین میتھیوں  
المرتین کا ایل الذکر کی اس بحکمت پر بحکمت تجوب ہے کہ اس نے  
کس طرح اصل حق کو جھیا کر کیا تھا لخلط روایت کی ساری پر کوئی امام ابوحنیفہ کو  
امام جعفر صادقؑ نے سعادۃ اللہ ایسا خطاب دیا ہے۔ جسم اس سب سمجھتے ہیں کہ

اہل الذکر کی اصل عمارت کو جو اس نے اس بارہ میں بھی ہے پسے نقل کیا اور  
پھر اس کا جواب لجھیں گے۔ جتنا اہل الذکر عروان مذکورہ بالا تھوڑی بیش ایل الذکر  
کو تابع ہے: یہ کیا کوالی ہے؟ اس کا جواب جو تم دیتے ہیں وہ اپنی طرف سے  
نہیں۔ بلکہ وہ جواب امام ابوحنیفہ کے استاد امام جعفر صادقؑ کے ایک قول ہامیں  
ہے اس سے پہلک پردوش ہو جائے گا کہ اس کو اسیوں کو ذرت شیطان کا خلاف  
کب سے ملابے اور کس نے دیا ہے۔ اور کوئی دیا ہے اور کیا علیک دیا ہے  
اور کیسے محتول الفاظ میں دیا ہے۔ جیاتِ احوال میں ہے: قال ابن شیعہ  
دخلت انا و ابی حنیفة علی جعفر بن محمد الصادق رضی اللہ عنہ  
فقلت هذہ النجل فقيهُ العراق فقبل لعله يقیس اللہ بن برائیہ و هو  
شمان بن ثابت ولہ اعرف اسنام الاذلاق الیعم فقال ابوحنیفة  
فسم انا اذا اصلاحت الله فقال له جعفر الصادق اقت اللہ  
ولا نقتل في الدين براياث فان اقل من قاس الييس ادق قال: آنکی  
خَرَقَتْ بَنْدَ خَلْقَتِي وَمِنْ مَنْأَى وَمَخَلَّكَهُ مِنْ طَنَبِي۔ فاختطا بقیاس  
وَهَلَّ إِلَى أَنْ قَلْ فَانْقَعَ وَمِنْ خَالَقَنْ فَنَقَعَ قَالَ اللَّهُ وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَقَوْلَ اَنْتَ وَاصْحَاحِيَّكَ سَمَّتْ وَإِنْتَ فِي  
اللَّهِ بِنَا وَبِكَ مَا شَاءَ۔

میں کہتا ہوں کہ اگر اہل الذکر کے ایل الذکر کی نظر تکip دینے پر بحق تو وہ  
کبھی حیاتِ الحیوان کیک اکنام کتاب کے حوالے اسی شہروں کی بے اہل  
یہ روایت کو کو جزئیاتِ امام جعفرؑ کی روایت کی جو اس کی جو اسی مذکورہ میں تابع ہے کہ  
ایل الذکر کیا تو تکip دینے سے بھلنا بلکہ اور یا تھب کی یعنی اس نے  
آٹھویں پر تصریط بالذکر کی ہے۔ برعکس ایل الذکر کو کی یہ ترکیت نہیں اسی زیرا

کہ اپنے دشی امور میں زیادہ کام قیاس سے لیتے ہیں اور یہ بات آپ کے حق میں خوفناک ہے کیونکہ پلا فحص جس نصف قیاس سے کام لیا ابليس تھا۔ پھر حضرت الہم نے بعد از ہجرت کی بیت سے دفت نوال تک ان سے منشوہ کیا اور پرانا مدرب ان کو تباہی اور کہا کوئی سب سے پہلے قرآن پڑھ کر تاہول پھر حدیث پڑھ کر اور پھر صاحبِ کرام کے نصیلوں پر اور ان کے متفرق میں متعدد فریض پر مقدم رکھتا ہوں اور اس کے بعد قیاس سے کام لیتا ہوں۔ پھر بخبار اٹھ کر حضرت نام کے باחר اور نافوجھ میں گئے اور کشکھ کے کام تو سید الحمار جیسے ہم نے آپ کے باہم ہیں لا علمی کی وجہ سے جو کچھ کہا اس سے معافی مانگتے ہیں۔ آپ نے خواہ نداہم تم سب کو بخش دے۔

حضرت ناظرین اس قصر کو پڑھ کر انصاف کریں کہ اس میں حضرت امام جامی کی کہانی کہ درگی تباہت ہوتی ہے اور اہل الذکر اور اس کے ہم خیالوں کی کپی تزویہ گل ہوتی ہے۔ حضرت امام کا اپنا مذہب یہ بتانا کہ سب سے پہلے میراث قرآن پڑھے پھر حدیث پڑھ پھر صاحبِ کرام کے متعدد متوالی پر اور ان سب کے بعد قیاس سے کام لیا جائیے کہاں کہیں نہیں کام کر سکت جاہل ہے اور پھر تمام بیبلی القراءۃ کا جن میں سفیان ثوری اور حضرت امام حضرت مسیح اعلیٰ کا اختراف کر کے حضرت امام سے معافی مانگتا اور ان مصدق ہمیجی تھے اپنی غلطی کا اختراف کر کے حضرت امام سے معافی مانگتا اور ان کے دست پر کچھ کوچھ من اور سید الحمار کا خطاب دیتا کہاں تک حضرت امام ابو عینیہ کی خصیات کو ظاہر کرتا ہے۔

یہ اصل قدرت جس کو متھب اور خائن اہل الارکتے چیز کہ ابن شبرا اور حوراً قول نقل کر کے حضرت امام کی توبین کی حرارت کی ہے اسی طرح اکیت درسر واقعہ کا بیان کرتے متبو و دینیہ میں موجود ہے اور اس سے بھی حضرت امام فضیل پاس آئتے اور امام ابو عینیہ سے لٹکو کرنے لگتے اور کہا کہ تم کو یہ خبر پڑی ہے

ہے کہ اس نے اصل قدرت کو چھپا دیا اور تاش خراش کر کے ابن شبرا کی رہت کو بیدک کے بیش کر کے دوکوں کو مناظر میں ڈالنے کی کوشش کی ہے۔ اور ہم قصیص پتا ہیں کہ اس قفسہ کی اصلاحیت کیا ہے اور اس قفسہ سے حضرت امام کی درج ثابت ہوتی ہے یا زدم؟ سودا شہر کو کام جنہر صادق اور سیان ٹوری وغیرہ کا اصل قدرت بقول ابو عینیہ درجہ اور زید وحدادت میں شورا لام میں اور جنہوں نے چار بہار سلسلہ امام ابو عینیہ سے اعتماد اس تفاری کے لیے جس کیا تھا۔ جیسا کہ امام کوثری کے بیچ کوہہ مناقب کے مخطوط ۱۸۳ میں صدر ہے) میزان الشرفی کے صفحہ ۱، ۲۰، ۲۱ میں اس طرح پر تکھاہے: وکان ابو عینیہ يقول گنت عند الامام ابو حینیة في جامع الكوفة قد خل عليه مفتیان الشورى و مقاتل بن حيان و حداد بن سلمة و جعفر الشادق وغيرهم من الفقهاء فللمع الإمام ابو حینیة وقالوا قد بلغنا بذلك تکثیر من القیاس فـ الین وانا خراف ملکه منه قال اهل من قاس ایلیس فناظر هم الامام من بکر نهار الجمعة سے الریا و عرض عليهم مذهب و قال اذن اقدم العمل بالكتاب ثم بالسنة ثم بالحنفية الصحابة مقدمًا ما اتفقا عليه على ما اختلفوا فيه و حینيذه اقیس فقاموا كلهم ويقبلوا ابده و ریکته و قال والله انت سید العلماء فاعطف عنافي ما مضى مثا من و قیمت فیک بغير علم فقال عذر الله لنا و لكم اجهورتی۔ یعنی ابو عینیہ فرماتے ہیں کہ میں کوڑکی جام سید میں حضرت امام ابو عینیہ کے پاس بیٹھا تھا کہ سفیان ثوری اور مقاتل بن حیان اور جعفر صادق اور وغیر فہر ان کے پاس آئتے اور امام ابو عینیہ سے لٹکو کرنے لگتے اور کہا کہ تم کو یہ خبر پڑی ہے

ورت۔ پوچھا عورت کا کیا حصہ ہے؟ کہا مرد سے نصف۔ کہا اگر میرا مل  
تیس پر بیتا، تیش اسکے بخلاف ٹکر کرتا۔ دوسرا یہ کہ نماز انفل اپنے ہے یا نماز؟  
اپنے کہا نماز۔ کہا اگر میں قیاس پر عمل کرتا اور نص کی مخالفت کرتا تو کتنا  
کہ مخالفت نماز کو حق نہ کوئے تر رونہ کو۔ تیسرا یہ کہ بول جوت پلید ہے یا منی؟  
اپنے نے کہا بول۔ کہا اگر میرا عمل قیاس پر جوتا تو کتنا کمنی سے بیٹیں بکھر  
بول سے فضل فرض ہوتا ہے۔ معاذ اللہ میری کیا مجال ہے کہ صدیث کی مخالفت  
کروں بلکہ احادیث رسول کا میں خاتم ہوں۔ پھر حلی بن ضیعن نے آنحضر کر  
ایام ایضاً غیر اشتھانی کا مسجد چھا۔

اب روایات محدثین بالا سے چونہ معتبر تر ہیں فقیر راولوں کی روایت سے بیان کی گئی ہے۔ صاف ثابت ہو گیا کہ ایل میت نبی اور فتح قوت نے حضرت امیر احمد کی کمال آنحضرت کی اولاد کو متین العلامہ کاظم خالد دیا اور ادھر الہمڈہ علی اللہ کریم جو اس اکمل القدر امام کی جس کے باحق اور منشہ ایل میت نبی نے چھٹے ہوں اور علاوہ کئی تخفیف کارہدا رہا اگلی ہواد جس کے پیرو اخلاقِ ارض میں پڑے پڑتے ہو رُک اولیاء، القیار، علاء، امراء و سلطین میوجو ہوں۔ کمال گستاخی اور سوادی سے قریبین کو کسے اپنے نامہ افکار کر کیا رکتا ہے۔ اوبے ادبِ انسان پکر پا اندھا کا غوف کر۔

## از حمدا خواهیم گفتی ادب لئادب بحروم ہاند از قضل رب

روایات بالا سے اصلیت قصہ کی تو نہ ہر چوہنی اب دیکھتا ہے بلکہ  
کوئی شہر کی روایت جو اہل الذکر نے نقل کی ہے اس کی اصلیت کیا ہے  
اس اور چوری کو درجی سے کتنے ہیں کہ ان شہر کی روایت کو اہل الذکر نے

ثابت ہوتی ہے چنانچہ امام کردی کی کتاب ۱ ص ۲۵۷ اور ملا سارین گھر  
مکی شافعی کی کتاب خیرات الحان ملکہ میں این مبارک امام اور ایام جیت  
سے مردی ہے: عن عبد الله بن المبارك قال حج الامام ابوحنیفة  
قلتني فالمدينة محمد على بن الحسين بن علي الباقي فقال انت  
الذى خالفت احاديث جدي عليه السلام بالقياس فقتل معاذ الله  
عن ذلك اجلس فان تلك حرمة كحرمة جدك عليه السلام على  
اصحابه فجلس وجلس ابوحنیفة بین يديه وقال اسلام  
عن مثلاط مسائل فاجنی فقتل الرجل اضعف ام المرأة فقتل المرأة  
قتل كسرها المرأة قال سهر امرأة نصف سهر الرجل قال  
لو قلت بالقياس لكت الحكم والثاني الشائعة افضل ام المتم  
قتل المثلثة قتل لو قلت بالقياس لقت الماکف تفعیي الصلوة  
لاظهوم - الثالث البول اغتر ام النطفة - قال البول: قال لو  
قتل بالقياس لقت لاغسل من المتن انسا البول عادا  
ان اقول على خلاف الحديث بل اخدم قوله فقام وقبل وجهه -  
حضرت عبد الله بن مبارک سے مردی کے امام ابوحنیفة نے حج کی اور  
دریزہ میں علی بن حسین بن باقر سے ملاقات کی۔ اخنوں نے کہا کیا توہی وہ  
شخص ہے جس نے میرے ناتاکی احادیث کی مخالفت کی ہے۔ قیاس کی  
بناء ابوحنیفة نے کہا معاذ الله ایسا نہیں ہے۔ آپ ذرا بیکھ جائیں میرے  
دل میں آپ کی وحی عزت ہے جو آپ کے ناتاک کی صحابہ کو اُنکے زندگی  
تھی۔ پھر ابوحنیفة اُنکے سامنے بیٹھ گئے اور کہا میں آپ سے تین سے پہچتا  
ہوں۔ آپ حواب دیں اور حاکم رضیف سے ماعزت ہے، آپ نہ کہا

پر انقلب نہیں کیا ہے۔ ورنہ اصلیت ظاہر ہو جاتی۔ لفظ تبعاً المثلج پر عمل  
گزنا اور کاششہ شکاری سے انحصار کرتا ہے اماں الذکر اور اس کے ہم خالہ  
کا نہیں ہے۔ چنانچہ پھیلے سال کا ذکر ہے کہ اٹھیراہی حدیث امیرتھے  
ایسٹ، فوری ۱۹۰۸ء کے اخبار میں تم حنفیوں کو فرقہ مر جیہے میں قرار دینے  
کی غرض سے غیر الطالبین عیسیٰ مشورہ اور ستول کتاب میں سے اپنے طلب  
کی عبارت نقل کرستے ہوئے، لفظ عینک، کاغذ و قدس اُنک کر دیا تھا جس کا  
تفاق سراج الاحسان طبیعتہ افوردی ۱۹۰۸ء میں ایسے طور سے کیا گیا تھا کہ  
جس کی شرمندی ان کو عمر بھر نہ مل جائے کی۔ خیریہ معااملہ تو ایک سال کا ہے لیکن  
اس ایسی ہی بکار اس سے عینک بر جو کو یہ تھی صباہ خیانت کی حرکت غردیہ  
لٹھیراہی الذکر ہی سے ماہ محرم ۱۳۲۰ھ کے رسالہ نبی ۱۰ صفحہ ۱۱ ہیں نہیں مذکور  
کے والوں اور کشت کا سبب گواہ اکتاب بستان العذینین ابن حزم کا قول  
مندرجہ صورت اس طرح پر نقل کرنے میں سزا دی جوئی ہے: قاضی ابو يوسف  
قضاۃ کل عالیک بدرست آور دہ از طرف اوقصاہ میں رفتند پس بہر قاضی  
شرطی کرد کو عمل و حکم نہیں کر دیں ہیں اصل عمارت  
بستان العذینین کی اس طرح پر ہے؟ این حرم در جامعے لوزت اشت کو  
ایں دو نہیں بدر عالم از راه ریاست و سلطنت رواج و اقتیاز گوئی لد  
نہیں کر دیں ہیں بلکہ زیر اک قاضی ابو يوسف قضاۓ کل عالیک  
بدرست آور دہ از طرف اوقصاہ میر فند پس بہر قاضی شرطی کرد کو عمل و  
حکم نہیں کر دیں ہیں ایضاً عینکی بن کیمی راز و سلطان آں وقت  
بعد کی نکت و وجہ حاصل اشت کو ایج قاضی و عالیک بے شر و افسوس نہیں شد  
پس اور غیر ازیاز ایں وہ دیاں خود را متول نہیں ساخت۔ انتہی۔

جیکہ آپ کو یونیورسٹی میڈیب کے روابع اور اس کی کشت کی منتسب اور انکی  
نہیں کی حضرت وجلات ثابت کرنی ہے ظریحی۔ اس عالت میں اگر کپ ایں حرم  
کا پرا قول انقلب کرستے قادام، ایک کے نہیں کی اشاعت پر یعنی وہی اخراج آتا  
یونیورسٹی میڈیب کی کشت پر آپ ثابت کرنا پاہائے تھے کہ یونیورسٹی میڈیب کے عالی  
یعنی ایں بھی کو یعنی سلطان وقت کے پاس اس کا مشیر و نے کی وجہ سے ایسا  
مرتبہ مالک تھا کہ قاضی ابویوف کو ایک ملازم ہونے کے خوب و خیال میں  
بھی پرستی رکھ سکتا تھا اس لیے آپ نے پڑے شدید مدد سے این حرم کا قول  
اس قدر تو بخدا یا یونیورسٹی میڈیب کے علیق تھا اور عالی میڈیب کے علیق تھا کو  
بانکل چیزوں دیا اور اسراہہ نکل، کیا ایس پس جیب آپ نے ایک ایسی متعال اکابر  
میں سے جس کے دیود سے شاذ و نادر ہی کسی حضن عالمی باقی مرقد بودی کا تھا  
خالی بہرگاہیں جبارت کے نقل کرنے میں اس تدبیخیات کی ہے تو کیا جاتا اہل  
جیسی ایکی میرشور اور کیا بہر کیا سے پوری عمارت کے نقل کرنے میں  
آپ نے خیات دی ہو گل پس اس سے افسوس ایش شاست ہو گی اور آپ  
نے مائن فی قصہ مذکور میں ایں شیر کا صرف پہلا حصہ جس سے آپ کا  
دم عالیت ہوتا تھا بخدا یا ہے اور اس کا آخری حصہ جس سے آپ کے نہ ہوا  
کی تردد ہو جاتی تھی مزدھی ترک کر دیا ہے۔

دشمن اگر ہم وہیں کو ایں شیر نے ہی آخری حصہ عزف کرو یا یہ تو  
بھی موجود ہی دوسری حیرت و عیات کے ایں شیر کی اس روایت کی کیا وقت  
ہو سکتی ہے بالخصوص جیب اس امر کی طرف خیال کیا جائے کہ ایں شیر حضرت  
امام ابوحنیف کے ہم صراحتی مدن تھے اور حضرت امام کی وجہ سے ایں شیر اور  
اس کے دیگر معاصر فقہاری بالکل کسا و بازاری یعنی تھی اور اس وجہ سے ہم

دلت ول جلد رکھتے تھے مہیا کر کتاب موقن میں ۲۳ میں بیہی ابن آدم سے جامِ صحاح شریعہ کے اعلیٰ شیروخ میں سے ہیں اس طرح پرمودی ہے : صفت بیہی بن ادم ہقول کانت انکو فہم مشحونتہ بالفتتہ فقیاء ها کشیرع مثل ابن شذور علیه و ابن الیفیں والحسن بن صالح و شریعہ و امثالہم فکدت اقاویلہم عنہ اقاویل الب حذفہ و سین بصلہہ الی البلدان و قصیلیہ الحلقاء والائمه والحكام واستفتح علیہ الفتن۔ دخت بیہی بن آدم کتھے ہیں کو کوڑہ اہل فتن سے پرقد مقبار اس میں کثرت سے تھے مہیا کر ابن شبرہ اور ابن الی میلی اوس بن صالح اور شریک وغیرہ میکن ان سب کے اقاویل امام ابوحنینیہ کے اقاویل کے مقابلہ میں بیہی بوجگہ اور امام ابوحنینیہ کے علم کی تمام بلاد میں شہرت، بیہی اور اپ کے فتویٰ پر تما باوشہر اور لاماؤں اور حکام کا عمل درآمد ہو گیا چھڑا اور ابن شبرہ کوئی روایت حضرت امام کے برخلاف بھی بکھر دیں اور ہمارا عدالت وحدت پر گھول ہو گا اخوصاً جب ہماری مستبر روایات اس کے برخلاف موجود ہوں۔

سوم بیہی روایتوں سے ثابت ہے کو قتد نہ کورہ کے بعد حضرت امام جعفر نے امام ابوحنینیہ کی ملاقات کے وقت ان کی طریقی عزت کی اور جب وہ چلنے لگئے تو تب بچے تعریف کر کے ان کو افقہ اہل بلده کا خطاب دیا جتنا پچھلے احمد موقنی احمد بھکنی نے مناقب امام کے میں ۲۳ میں عبدالعزیز بن الی رداد سے جو سنن اربعہ کے شیوخ میں سے ہیں اس طرح پر روایت کی ہے : قال لکنا مع جمیع من محمد حبلوسا فی الحجر فجاء ابوحنینیة فسلم و سلم علیہ بمحض وعائفة و سائله حنی سالہ عن الحسن علیہما قام قال له بعض اهلہ بیان رسول اللہ ما زل المقرب فریض الریحی فقام بعثت احمد

منٹ اسالہ عن الخد و تقول تصرف اہله ابوحنینیہ من افتہ اهل بلده بیہی ہم امام حضرت کے پاس تحریرے ہیں بیٹھتے تھے کہ بیکاکہ ابوحنینیہ آگئے تو سلام دیا۔ امام نے ان کے سلام کا تھاوب دیا، اور بغل تھی فرمایا مرا ج پرسی کی۔ یہاں تک کہ ان کے شدام سک کو پوچھا جب ابوحنینیہ اٹھ کر جعلے گئے تو امام کے اہل میں سے کسی نے پوچھا کہ کیا آپ اس شخص کو مجانتے تھے۔ آپ نے فرمایا کہ تو بلاہی الحق ہے۔ اگر کسی اس کو نہیں میانتا تھا تو اس کے خادموں کی خیرت کیسے پوچھتا۔ یہ ابوحنینیہ ہے جا پہنے شر کے فتحار میں سے افتخار ہے۔ دیکھو اس روایت سے جبی صاف ظاہر ہے کہ ابو حسپ روایت ابوحنینیہ کے فتحارے کو فرنے جن میں امام جعفرؑ بھی شامل تھے۔ بعد مناقب اہله ابوحنینیہ سے اپنے ہمسی خیالات کی صافی نہ مانگ لی بھائی اور ان کی متفقہ جماعت نے ان کو سیدہ العلما کا خطاب دیا ہوتا تو اس کے بعد امام موسوف بعقل محدث جلد العزیز بن الی رداد کے امام ابوحنینیہ کی اس قدر عزت شخص ان کی نیضیت کی وجہ سے کیوں کرتے اور ان کے چلے جانے کے بعد ان کو فتحارے کو فرنے افتخار کا سب سے معورہ خطاب کیسے دیتے؟ پس ثابت ہوا کہ ایں شبرہ کی روایت کو یا تو ایمیر اہل الذکر نے پورا پورا انقلب نہیں کیا۔ یا مصنف حادث الحجوان سے ہی اس کا انفری حصہ پھوٹ گیا ہے یا خود این شبرہ میں کسی دید سے اس قصد کو پورا بیان نہیں کیا۔

آخر ہیں ہم لگئے باقتوں اس اعتراض کی بھی قلی کھول دیتے ہیں جو ابوحنینیہ اہل الذکر نے عخفی مذهب کی کثرت اشاعت پر کیا ہے اور اس کو مجلد ۲ کے سنامین عنوان وحشی مذهب کے بارے میں امام ابن حزم کی رائے میں مذکون کیا ہے جس میں پہلے بھی الدین ابن عری کے کشف سے بڑے فرق کے ساتھ

ابن حزم کو اسمان پر پڑھایا ہے۔ ہر اس کا دو قول اور حکما نقل کیا ہے جو بتانے الحشین کے صلامیں درج ہے چونکہ ہم وہ قول بتا رہے ہیں درج کرنے میں اس لیے اس کے مکمل بیان نہیں کی کوئی حاجت نہیں۔ مرف اس کے جواب پر ہی آنکھ کرتے ہیں اور سکھتے ہیں اول تو ابن حزم کی براۓ کو حصہ مذہب مرف امام یوسف کی قضاۃ کی وجہ سے متروک ہوا ہے کہ وہ قاضیوں کو امام احمد بن حنبل کے مذہب پر فتویٰ دیتے کی شرط سے مقرر کر کے بھیجا کرتے تھے آپ کے نزدیک بھی سلم نہیں ہے۔ کیونکہ امام مالک کے مذہب کی اشاعت کی تسبیث بھی ابن حزم کی بیان لائے ہے کہ وہ بھی بن محبی شاگرد امام مالک کی وجہ سے متروک ہوا ہے۔ جن کا سلطان وقت کے دوباریں اتنا رسخ اور مرتبہ و اختیار حاصل تھا کہ کوئی قاضی ان کے مشورہ کے بغیر عقرہ نہ ہوتا تھا اور حضرت یحییٰ دیتی قاضی مقرر کیا کرتے تھے جو ان کا ہم دم دم دم مذہب برقراراً دوسرے مذہب کا آدمی حقد مات کے قیصلوں کے لیے ہرگز قاضی دیوبند کا مختار اپنے جنکے مذہب کی حریت کرتے ہوئے اس طرح مکھا ہے لا ملک خدا کا شکر ہے کہ اس نے دین اسلام کی پروردگاری پیش کیا ہے کے لیے ہر زمانہ میں اہل حدیث کے افتاب علماء کو طالب ہی رکھا۔ یعنی امام عبدالکاظم، شافعی، احمد، بن حارث، حنفی، اسکم، ابن تیمیہ، ابن حزم سے میر حضرت شاہ عبدالغیث شید اور زین حسین محدث دہلوی سہک اور اس زبانہ میں یہی ہے: تو اس سے انہم من الشر ہے کہ ابن حزم کی مخفی مذہب کی نسبت رائے مذکور آپ کے نزدیک بھی علم نہیں۔ اور بالعمل یقین جرہے اور آپ نے حنفی کو حکم الزام دیئے کی فرض سے یہ دھوکہ دی کی کارروائی کی ہے۔ وہ مخفی مذہب کی نسبت تو اس کی رائے سے سند پکار کرو اعزام کرنا اہمیت کی نسبت

تو اس کی رائے سے سند پکار کرو اعزام کی نسبت بالکل اهمیت کرنا ہتا یا سمجھی رکھتا ہے؟

دوم: الچھ آپ نے ابن حزم کی بزرگی، ابن عزی کے کشف سے ثابت کرنی چاہی ہے مگر علمائے شریعت کے نزدیک اس کی رائے کی کچھ دقت نہیں اور وہ مخفی اس کے تھبب مذہبی اور اس حد پر بھی ہے جو اس کو افراد مجددین خصوصاً امام احمد بن حنبل اور امام مالک اور ازان کے مذهب سے خلا کر دیکھ کر شخص پہنچا امام شافعی کا معتقد تھا۔ پھر وہ اذنابہری کا معتقد ہوا۔ آخر میں اس کے بعد تہذید سے بھی محل کرخدہ پیشواد معتقد اربیت کی ہوں میں چھٹا اہم بڑی بات بڑے ہے وہ اور انشراح شریعت نہ کریں کہ کسے اپنی الحانی ایزٹ کی منہ شیخست طیبہ و قائم کرتے اور اذنکہ کبار کی تقدیس سے وہ گوں کو خوف کرنے کی فرض سے ایسی ایسی باتیں ان کی طرف شوب کرنی شروع کیں جو اصول نے کئی تسلیں جس کا نتیجہ حسبہ شل شہور چاہ کن راجاہ و دیش ۳۴ ہو کر وہ گوں نہ ہواداں کے حال میں اس طرح پر پکھا ہے: کان من بادیۃ اشبيلیۃ یعرف باین حزم نہ تھا۔ و قلعہ بند عصب الافقی مسند انتساب ای داؤد شاخیل اللک و استقبل بتفہ و زعہ ائمہ امام الاممہ یعنی ویفع و حکم و پیغم و نسب الـ دین اللہ مالیں ہیں ویقیل عن العلماء مالم و قتو لواشتین لله اور عنہم۔

پیر طم ۳۸۸ پر اس طرح پر کھا ہے: وقد امتنع هذا الرجل وشد داعلہ وشن عن وطنہ وحررت عليه امیر بطول الشام واستخفافه بالکبار ووقبده في اشتمة الاجمیعہ ویاقع عارة وافظ محاوية وامتن رق۔

اور قرآن میں کتاب الحجۃ النبڑا کے ملکہ میں بھی اس کی نسبت میں بحث ہے: ”وَبِدُكْشِ اوقوعِ در عالمَةِ مَعْذِلَتِنِ زَرَبِكَ شَيْسَتْ كَوْبَرْجَیْكَهِ از زَرَبَانِشْ سَالِمْ مَانَدَارِیْ جَهَتْ دَلَمازْ دَسْ بَرْجَیْتْ وَهَدَفْ فَقَلَّتْ وَقَتْ شَدَوْ بَسْقَ اَسْلِيْلَ كَرْنَدَهْ قَرْلَ اُولَارْ وَمَنَوْنَدْ وَاجَاعَ كَرْنَدَهْ فَضَلَّاَشْ دَشَشْ نَوْنَدَهْ بَرْوَسْ وَكَنْزَرْ كَرْنَدَهْ سَلَطِينْ رَازَقَتْ اَوْنَهْ نَوْنَدَهْ عَوْامْ رَا اَزَزَدَكَبَرْ شَدَنْ بَرْسَهْ وَاخْدَكَرْ دَنْ اَزَدَهْ بَهْلَهْلَهْ كَوْكَ اُولَارْ دَنْ خَنْدَنْ وَازْلَادَهْ بَدَرْ كَرْنَدَهْ وَكَبَوْ جَبْ كَهْ اِنْ حَرْمَ كَيْ عَدَلَوْتْ وَشَارَتْ اَوْنَدَهْ كَا اَكْرَجَيْدَنْ کَيْ نَبَتْ رَيْ حَالْ خَاتَوْچَرَاسْ کَيْ رَائَتْ شَاعَتْ مَنْبَبْ اَمَامْ بَعْضِيْهْ وَمَاهَكْ جَوْ بَالَكْ شَدَافِيْ وَاقِعْ بَسْ کَسْ طَرَحْ خَالِيْلَ اَغَافَتْ بَهْكَتْيَهْ جَالَنْجَرْ اَسْ کَيْ رَيْ رَائَتْ بَعْدِيْنْ اَسْ لَسَتْ کَشَابَيْهْ جَوْ بَيْدَوْ وَأَصَارَيْ کَوْ اَسَامْ کَيْ اَسَتْ کَيْ نَبَتْ بَسْ کَوْ مَعاَذَ الشَّرَوْهْ تَوَارَكَهْ زَوَرَسْ بَسْ پَيْشَوَانْ اَنْ سَكَتْهْ اَهْ وَوَگْ اَسْ کَهْ مَدَبَبْ وَعَقَانِدَهْ کَيْ تَعَلَّمَ بَلَرَوْ وَجَوْ تَسِيمْ کَرْسَتَهْ بَيْنْ قَوَابْ بَهْیَنْ بَهْادِرْ کَرْ مَهْدِرِینْ بَعْدَ الْهَابَ بَجَهْدِیْ عَوْبَ کَهْ لَکَهْ مَیَسَتْ سَهْ حَرْمَنْ مَرْلِفِینْ کَے سَوْمَ۔ اِنْ حَرْمَ اَوْنَسْ کَيْ تَبَعَنْ کَيْ رَائَتْ عَقْلَ وَنَقْلَ کَيْ بَعْجَیْ فَلَّاَتْ ہے اَوْنَقَامَ دِنِیَّا کَيْ تَوارِیْخَ اَسْ اَهْرَکِیْ شَاهِدِیْنْ بَهْ بَجَهْ کَوْجَیْ کَوْنَیْ مَحْسَنَ سَلَطَتْ وَسَيَاسَتْ سَے سَلَمْ وَمَرْقَحْ نَهِیْنْ ہَوَاءْ اَوْ شَمُورَهْ قَوْلَ ”النَّاسُ عَلَى دِينٍ مَلَكَبَهْ۔“ مَدَبَبْ کَمَتْلَقَنْ نَهِیْنْ بَسْ بَکَدَوْهْ مَرْقَهْ زَرَمَدَنْ بَوْ فَقَشْ کَمَتْلَقَنْ ہے۔ آپ خَوَدَبَیْ وَكَبَوْ لَهِیْ کَوْهِمْ جَسْ سَلَطَتْ کَے زَرِ سَلَیْ اَسْ وَمَبِیْنْ سَے رَبَتْهِیْنْ اَسْ کَیْ طَرَزَمَدَنْ اَوْ فَقَشْ گَوْ اَكْرَجَرْ وَگْ کَسْ قَدَرْ پَنَدَ کَرْ کَے اَسَتْمَ کَرْ رَبَتْهِیْنْ بَیْنْ بَجَدَهْ اَسْ کَیْ لَبَدَدِیْلَ کَیْ بَیَانْ نَهِکَ نَوبَتْ بَیْچَنْ گَنْتَیْ بَهْ بَے کَوَابْ پَرَانَهْ فَقَشْ کَے بَهْنَدَهْ سَلَانْ وَگْ خَالَ دَخَانَ دَیَتَهْ بَیْنْ۔ سَکِینْ اَنْ

کی مَدَبَبْ پَابَندِی کَامَنْدَهْ بَجَهْ کَسْ کَرْ پَوْشِیدَهْ شَنَدْ ہے کَوْ خَوَاسِیْ مَلَطَتْ کَے مَهْدِرِیْتْ مَهْدِرْ، ۱۴۸۱ء میں جَبْ دَوْگُولْ کَوْ مَرْفَ اَبَنِیْ ہَنْ غَلَطَفَیْ ہَیْ سَے بَنَدَوْقَ کَے کَارَتَسَوْنَ کَیْ نَسْبَتْ جَوْ لَایَتْ سَے تَازَهَ بَنْ کَرَتَتَهْ سَتَهْ اَشْتَبَاهَ پَیْا پَیْا اَکَانْ جَیْنْ بَنَزَرَهْ جَاَوَرَکَیْ چَرَبَیْ کَیْ آمِیرَتْرَشْ ہَے اَوْلَانْ کَے اَسَمَالَ سَے نَدَبَبْ بَجَهْ ہَتَهْ ہَے توَيَّا کَیْ بَهْنَدَهْ سَلَانْ اَفَوَاجَنْ نَے بَجَهْ کَوْکَسْ قَدَرْ فَرَجَادَیَا مَحَا بَجَهْ بَرَیْ مَشَکَلَاتْ کَے بَدَرَفَوْ ہَوَراً۔

پَسْ جَبْ کَوَشَالْ بَالَاسَے اَلْهَمِنْ اَلْسَسْ ہَے کَوَجَوتْ کَے اَثَرَے مَرْفَعَیْشِ اَوْ طَرَزَتَمَدَنْ کَیْ ہَنْ جَدِیْلَیْ ہَوَکَتْ ہَے اَوْنَهْ جَبَجَتْ بَتَلَ پَرْ اَسْ کَوْنَیْ اَشَنَیْنِ پَسْکَتَا قَوَابْ ہَمْ نَاسِ مَعَالِمْ بَرِیْجَتْ کَلْ طَرَفْ رَجَوْنَ کَرْ کَے لَیَالِیْلَ الدَّكَرْ اَوْ اَسْ کَے ہَمْ خِيَالْ فَنِيرَتَمَدَنْ سَے بَوْجَتَهْ بَیْنْ کَوْ اَوْ اَسَامْ مِرْ کَوْنَیْ مَخْرَجَوْتَ اَوْ رِیَاسَتْ کَے دَمَادَے وَلَوْنَ کَادِنْجَتْ اَوْ پَشَوَانْ اَنْ سَكَتْهْ ہَے اَوْ وَوَگْ اَسْ کَے مَدَبَبْ وَعَقَانِدَهْ کَيْ تَعَلَّمَ بَلَرَوْ وَجَوْ تَسِيمْ کَرْسَتَهْ بَیْنْ قَوَابْ بَهْیَنْ بَهْادِرْ کَرْ مَهْدِرِینْ بَعْدَ الْهَابَ بَجَهْدِیْ عَوْبَ کَهْ لَکَهْ مَیَسَتْ سَهْ حَرْمَنْ مَرْلِفِینْ کَے سَوْمَ۔ اَنْ حَرْمَ اَوْنَسْ کَيْ تَبَعَنْ کَيْ رَائَتْ عَقْلَ وَنَقْلَ کَيْ بَعْجَیْ فَلَّاَتْ ہے اَوْنَقَامَ دِنِیَّا کَيْ تَوارِیْخَ اَسْ اَهْرَکِیْ شَاهِدِیْنْ بَهْ بَجَهْ کَوْجَیْ کَوْنَیْ مَحْسَنَ سَلَطَتْ وَسَيَاسَتْ سَے سَلَمْ وَمَرْقَحْ نَهِیْنْ ہَوَاءْ اَوْ شَمُورَهْ قَوْلَ ”النَّاسُ عَلَى دِينٍ مَلَكَبَهْ۔“ مَدَبَبْ کَمَتْلَقَنْ نَهِیْنْ بَسْ بَکَدَوْهْ مَرْقَهْ زَرَمَدَنْ بَوْ فَقَشْ کَمَتْلَقَنْ ہے۔ آپ خَوَدَبَیْ وَكَبَوْ لَهِیْ کَوْهِمْ جَسْ سَلَطَتْ کَے زَرِ سَلَیْ اَسْ وَمَبِیْنْ سَے رَبَتْهِیْنْ اَسْ کَیْ طَرَزَمَدَنْ اَوْ فَقَشْ گَوْ اَكْرَجَرْ وَگْ کَسْ قَدَرْ پَنَدَ کَرْ کَے اَسَتْمَ کَرْ رَبَتْهِیْنْ بَیْنْ بَجَدَهْ اَسْ کَیْ لَبَدَدِیْلَ کَیْ بَیَانْ نَهِکَ نَوبَتْ بَیْچَنْ گَنْتَیْ بَهْ بَے کَوَابْ پَرَانَهْ فَقَشْ کَے بَهْنَدَهْ سَلَانْ وَگْ خَالَ دَخَانَ دَیَتَهْ بَیْنْ۔ سَکِینْ اَنْ

اس کی سلفت کی وسعت کا ذریعہ ہے۔ ۱۲۰۵ء میں ہریں سرپنین پر طحانہ شروع کردی اور اعلیٰ حکمرے اپنے عقائد کو بروشیٹر موانا چاہا اور کئی ایک لائیاں بیٹھنے کیں بوجاہل مختارے سے کوئی ختم بھی اس کے عقائد کا پیرورد ہوا۔ چنانچہ اپنے تو، ۱۲۰۶ء میں رجیلیا اور اس کے میلوں متبین نے اس سے بھی زیادہ اس کے عقائد کے پھیلانے اور وکل کو اس کے تعلیمات کی غرض سے کئی سال تک بھرپور کارروائیاں کیں اور یہ کشت و خون کیے۔ چنانچہ ۱۲۱۴ء میں شرعاً مخالف ہجتے ہیں جلاظ بھجوئے ہیں اور شریف و فہیم کے دبایوں نے ایسا قتل عام چاہا تاکہ جس کے بیان سے قلم کا پتی ہے۔ شیرخوار بھوپول کو والدین کی چھاتوں پر رکھ کر کوڑا بھی کیا۔ دو کتوں اور سید جادیں میں جو ملا اس کو قتل کر گالا، نازی کو سلام پھر نے کی فرمت تھک ہیں وہی رائے کو روئے ہیں اور ساجد کو سمجھے میں قتل کر دیا۔ ایک مکان میں بہت سے لوگ جیسے ہو کر قرآن پڑھ رہے تھے ان سب کو قرآن پڑھنے کی اور مکر قریضہ میں جس قدر بھرتے اور بھتے تھے سب کو قرآن پڑھنے کی اور مکر قریضہ میں جس قدر بھرتے اور بھتے تھے سب کو ادا دیئے یہاں تک کہ آخرت محل اللہ علیہ وسلم کی ہولہ کی جگہ میں جو قبر تھا اس کو بھی گرا دیا۔ ۱۲۰۳ء میں تکمیل مکمل میں ایسا بھی نظر پر ایک دبایوں نے گرد فوج حفاذہ کو تسلیم دیا۔ اس کے بعد ۱۲۰۶ء میں ایک دبایوں نے گرد فوج مکمل میں اور کیسی بوجران کو کچھ کامیابی دی ہوئی۔ آغوش ۱۲۲۱ء کو اللہ تعالیٰ نے دبایوں میں دبائے جھیپ۔ جیج دی جس نے ان کو بلاک کرنا شروع کیا جس پر وہ مکمل مکمل سے بھاگ گئے اور ایک مکر کو ان کے مترے امن قابل ہوا۔ لیکن جو فوج اور علیف دھیروں میں دبایوں کا عمل و عمل دبایوں کے قلع و قلع کے یہے سلطانی حکم سے ۱۲۲۶ء میں صورتے ہیں ایک جو رشکر جس کے ساتھ علامہ سید احمد حسادی شارح درخت ابریشمی تھے روانہ ہوا جس نے ماہ ذی القعده ۱۲۲۷ء میں

بیرون نزدیکی میں داخل ہو کر ابن مصیان کو وجہ دبایوں کی طرف سے عالم تھا اگر فارس کا۔ پھر طاقت میں آگر دبایوں کی فوج کو دبایا سے نکلا۔ پھر بندہ کو ان سے پاک کیا اور جو سوار گرفتار ہوئے تھے ان کو روانہ معم کیا۔ آغوش ۱۲۲۶ء کو شریعہ دارالخلافہ سو کو فتح کوئے کے عادیتہ بن سود کو گرفتار کیا اور من درکر پڑے پڑے دبایوں کے پا بھروسہ سلطان کے حصہ میں بھیج جو ایمان شریعت پر چرا کریا۔ عالی کے آئے اس کو تھل کیا گیا اور اس طرح سے ان کے شریعہ کو سال تک بھرپور کارروائیاں کیں اور یہ کشت و خون کیے۔ چنانچہ ۱۲۱۴ء میں شرعاً مخالف ہجتے ہیں جلاظ بھجوئے ہیں اور شریف و فہیم کے دبایوں نے ایسا قتل عام چاہا تاکہ جس کے قلم کا پتی ہے۔ شیرخوار بھوپول کو والدین کی چھاتوں پر رکھ کر کوڑا بھی کیا۔ دو کتوں اور سید جادیں میں جو ملا اس کو قتل کر گالا، نازی کو سلام پھر نے کی فرمت تھک ہیں وہی رائے کو روئے ہیں اور ساجد کو سمجھے میں قتل کر دیا۔ ایک مکان میں بہت سے لوگ جیسے ہو کر قرآن پڑھ رہے تھے ان سب کو قرآن پڑھنے کی اور مکر قریضہ میں جس قدر بھرتے اور بھتے تھے سب کو ادا دیئے یہاں تک کہ آخرت محل اللہ علیہ وسلم کی ہولہ کی جگہ میں جو قبر تھا اس کو بھی گرا دیا۔ ۱۲۰۳ء میں تکمیل مکمل میں ایسا بھی نظر پر ایک دبایوں نے گرد فوج حفاذہ کو تسلیم دیا۔ اس کے بعد ۱۲۰۶ء میں ایک دبایوں نے گرد فوج مکمل میں اور کیسی بوجران کو کچھ کامیابی دی ہوئی۔ آغوش ۱۲۲۱ء کو اللہ تعالیٰ نے بے کس طرح مرقوم کر کرستے تھے۔

اسی طرح حب بولی محدث ایمبل دبایی نے بندوستان سے عرب میں اواتر فقہ دبایوں کے وقت پڑھ کر اور محمد بن عبد الہاب کے عقائد سے تفہیم بوجران کو بندوستان میں رواج دننا چاہا ترمولوں کی مخالفت سے تنگ کر جاواہ اچا۔ یہ سنت کچھ بہانے سے سرحد پشاور کا رجھ کیا اور دبایں کیمی ایک لائیاں بھی

کیں۔ محسوسے اس کو کہنے پر رحلا کر بالا کوٹ کے سورکھ میں ۱۲۳۷ھ میں خود اپنی بھی جان گھوڑی اور کسی کو سارستے وہابی عقائد کا منتقل دربانے کے۔ اور دہبیتے نہیں کوچہ ہندوستان میں کسی قدر رواج ہوا ہے تو وہ صرف ہر لیوں کے عظلوں اور ان کی تایف و تصنیف سے ہو ہے۔ وہ مذکور ہر دین میں کوئی حصہ راستے پر کار بند پر ہو یا ہولوی صاحبستے جو کار روانی شروع کی تھی اس کا تیجہ جو اخنوں نے عیکت بیان کیے وہ ظاہری ہے۔

چھٹا امام، امام ابو عینیہ کل تعلیم قران کی حیات ہیں جس شروع بر گئی تھی اور زبان کے علاط بھی اسی امر کے تعلق تھے کہ ان کی تعلیم فرما شروع ہو جاتی۔ کیونکہ جس روز میں امام اہمام نے نشوونما پایا تھا اس وقت علم کی عالمات ایک مرتبے ناپیدہ کنار کی مثال تھی۔ احادیث و روایات کے سلسلہ کے سفر نبافی یا وہ جو نے سے ان کے شائع برجیانے کا اندازہ لگ رہا تھا۔ علما نامدار اور فتحاء کے اصحاب استخارے وقت حب اپنی بادشاہی یا اوپر اشتراک ریالیت سے کامنے لے سکتے تھے، تو اجنبیا سے فتوی دیتے تھے۔ مگر اجنبیا و استنباط کا کوئی تقادیرہ نہ تھا اور دہبی صیحہ و ضمیقت، تائیخ و مذکون، عالم و فاقص، حکم و تقدیر اور احوال و ریالیت کی شناخت کا کوئی معیار مقرر تھا۔ اس پر حب امام ابو عینیہ نے ۱۲۰۷ھ میں بعد دفاتر اپنے استاد امام حباد کے بیل کو ذکر کیا تھا جو اسے مستند تریں و اشاریہ میں فرمایا تھا۔ اپنے اپنے ایک جماعتی اصحاب کے مشورہ والداؤ سے پہلے پہل۔ جس امر کی طرف اپنی بہت کمزور صروفت کیا وہ بھی تدوین علم اور حصول فرقہ و حدیث کی کارروائی تھی۔ جس نے دوسرے اور کوئی بیدار کر دیا۔ اور اخنوں نے آپ کی تعلیمیں تدوین، حدیث و فرقہ و شروع کر دی۔ چنانچہ ماذکور احوال الدین سیوطی شافعی نے تسبیح الحسین کے مستک میں امام ابو عینیہ کی نسبت اس طرح پر بحکا

ہے؛ ائمہ اول من دون علم الشریعت و رتبہ ایوا یا ائمہ تابعہ، مالک بن انس فی ترتیب المخطوطو میں یا ایحیۃ احمد لُن الصحاۃ رضی اللہ عنہم و التائبین لِه و میتموا فی علم الشریعت ایوا یا متویتہ و لا کتبہ امر تبہ و ایضاً کانو ایتمان علی قوۃ حفظهم فلم ارثت ایحیۃ احمد العلیم منتقل اوحافظ علیه الضریاع و کتبہ فحملہ ایوا یا ویدا، بالمعمار دُكَّہ بالصلوٰۃ و میں بالعیادات شرعاً العاملات شتم حمۀ الکتاب بالملویت و ایضاً بآیۃ الطہارۃ والصلوٰۃ لآنہما اهم العیادات و ایضاً ختم الکتاب بالملویت لذہا اخراج حوال الناس و مواقل من وضع کتاب الفعلین و کتاب الشرط و لهذا قال الشافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ الناس عیال علی ابی حنفۃ فی الفتن۔

اور غایۃ الادوار تعریف دعویار میں بحاجۃ مذکور زمیں حیف الدار مسائل سے اس طرح پڑھی ہے کہ یہ بات شوریہ کے حضرت امام نے علماء تابعین سے پارہزار اساتذہ کی شاگردی کی اور مطل فقر و حدیث کا حامل کیا تھا اسی پڑھی اپنی زبان سے فتویٰ نہ دیا۔ یہاں تک کہ وجہ اخنوں نے ایجاد دی تراپ پاس مسجد کو ذمیں بھیس کے اندر پہنچے اور ایک ہزار شاہزادے اپ کے پاس جمع ہوئے جن میں سے فاضل تر دیڑھگ تر جاںیں شخص تھے جن کو اجنبیا و کارتھیا عالی تھا سو ان کو آپ نے اپنا مقرب کر کے کہا کہ تم میرے رازدار و فہمیار ہو۔ میں نے خاص فرقہ کے گھر سے کوئی تھارے یہی تھام دے کر اور نہیں کوئی کر تیار کر دیا ہے تو تمہیں اندک کوئی دشمن کوئی نہیں کوئی نہیں کوئی نہیں پڑھتے ہیں اور یہ بھروسی بیٹھ پر ہے بیسی وگ تو تحقید سے نجات

پالیں گے تکین الاعوچ روزی اجتاد میں کچھ تسلیم ہو گا۔ تو اس کا معاذنہ مجھ سے ہو گا۔ پس آدم کی مادرت چھی کر جیب کوئی و تھوڑی آتا تو مجہد شاگرد میں سے شوہ اور منکر کرتے اور ان سے پوچھتے اور جو احادیث و آثار ان کے پاس نہیں ان کو سخنے اور جو آپ کو سخن ہوتے وہ ان کو آگے بیان کرتے اور میں نے ہمہ کوئی زیادہ عزم نہ کر رکھ دیل اور منکر کرتے ہیں تک کہ کجب آنکھ کو ایک بات گھیر جاتی قیاس قولِ حق کو امام ابویوسف ثابت گھرست ہے جہاں تک کہ اس میں فتنہ کو اکی لارج شونی کر کے ثابت کیا۔ آدم اعظم اور امام مسیح کی طرح بنا تھوڑے تھوڑے شیخ نہیں تھے۔

مشورہ سے ہیں ہیں بحث، مکلف مفتر، اہر قیامت، انجیل، نابہ، اسلام، مترمع سب تم کے شال تھے۔ ہمول مقداریت کو مدتوں کیا اور قرآن و احادیث اور اقوالِ حکایت وغیرہ میں کمال خود تبریز سے بڑی کوشش اور عوچ روزی کے ساتھ اجتاد کر کے مسائل و احکام کا استبانہ کیا ہے اجنبی اور میں مسائل کی مختیارات میں سفر میں ہمہ کوئی کوئی اس سے یادہ بکھر جو تویی تھی اور بیدار فیصل کے اس کو امام ابویوسف قطب الدین ہریمیں لاتے تھے۔ پھر ان روایات کو ہم تجدنے اپنی کتب جو سوٹ، زیارات، جامع صخیر، جامع کبیر، بیر قصیر، بیر کجیر، کتاب اللہ اکابر، بوطا وغیرہ وغیرہ میں پڑھے ایضاً مسائل و احکام سے بیچ کر کے فروع کو کیا یہے طور سے منبع کر دیا کہ دیکھیں اسی اور بحث و حوالہ کی طرف رجوع انسان کی تجربہ درسی اور حقیقت میں اس طرز کر کشش رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرقان واجب الاقتفان کی میں تھی جو طبرانی نے اور حمیں حضرت علیؓ سے بایہقی المذاکر روایت کیا ہے۔ قال قلت یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان ذیلیں اسریلیں فیہ بیان امر و لائھی فیقات، سرفی فیصال شادر و الفقہاء والماہیدین ولا مقطعلو فیہ ایسی خاصۃ۔ اس سلیمانیہ مذہب خیزی جو درس ایک کمیتی کا نہ بہب تھا اور مجھ سے مذاق کے قول یہ یہ اللہ علیؓ الجھنعتو سے مولید تھا۔ ایسا مقول نہ مل دیا کہ اس کے ظاہر ہے کہ ہی سب اسکے مغلوبیتے گئے ایسی قاضی و مأکم تو اس میں کے پیرو ہوئے کہ ان کو مقدرات اور تلاوات کے بیش اجانے پر فتحیہ کے لیے دلائل شرعیہ میں فروغ دیا ہوئے کر کے اپنے اجتاد میں ہمکاری نہیں اور سروردی کرنے کی حاجت درسی اور کھاکھایا مسئلہ میں گیا اور صریح طور پر دلائل فروض اپنیں اصول اور قواعد مذہب میں ادنیٰ فتوی کر کے فیصلہ کیجیئے فرما حکم تھا لیا اور جو بخواہیں مذہب پر قاتلوں کے خلاف دیئے میں ان دفتور و مشکلات سے بھی سکدوشی تھی جو اس سے ہے اس اوقات قاضیوں

شامی شریح دریافت کے مسئلہ میں بحث کا نقشہ اپنے کملہ بیچ کر لفڑا کیتھ  
یا اس کو جو شریح ہے جو یا اور ملکر این قیاس نے اس کو سمجھا اور ایسا ہمیشہ تھے اس کو کمال اور حمادہ بیچ لے اس کو بایہقی المذاکر روایت سے الماجیہ کیا اور ابویوسف ثابت نے اسکو پیارہ ابویوسف نے اس کو گنہ سا اور مذہبیں سے اس کی روشنیاں پکائیں اور ایسا اس کے کاملے والے چیز ہی اجتاد اور اسے با احکام کا طبقہ اپنے فروع کو سخوٹے فروع ہو اور فرقہ جو کی ایساں تک کہ کرام اللہ مساجد الامانہ ابویوسف نے کمال کو سمجھا کر مذہبیں کیا اور یا یا یا اسی میں فتح کو کے انباط الفاظ انت و کتاب الشروح و تصنیف کیں اور آپ کی بی بیروتی امام بالک نے مطہریں کی اور فخر بن حنف نے آپ کی دیالیات کو جمع کر کے فروع کو تصحیح کیا اور اسی قول سے آپ نے جو ہے کیا اس کو بیان کر دیا۔ اور بروادث ان کے وقت ہیں پھر اسی وقت کے اخنوں نے فتنہ کو مدتوں کو کے اس قدر کیا ہیں تھیں کیا کامی سے ایک حالم کو پیر محتاج کر دیا اور سب لوگوں کیا ان سے فائدہ پہنچ دیا ہے۔ ایسی ماضی۔  
پس جب کرام ابویوسف نے حب تصریحات بالا اپنے چالیس احمد و علماء

کے بیلے تا مدد اجتہاد سے گھم میں اختلاف آئے کے وقت عالمِ خلائق کے امنِ قائم  
ربستے ہیں، عالمہ ہو جاتی تھیں۔ اسی سے باہشاہان وقت نے مجھی اسی مدرب کی تلقین کی  
اور ہم خلوقات ہیں تو اس مدرب کا ہمارا کفروں ہمارا کفر و ہمارے ملاوہ مخواہ  
ہی ہوسٹری خیر الکوؤن میں پیش کیتے ہیں جیسا چارچینا پنی و مگر قابویج کے ملاوہ مخداع  
غیر طلبیں قابو مدنیں حسن خال صاحب اپنی کتاب ریاض المترابین دعائیں  
البرائیں کے مخفی ۳۲۲ میں سید سکندری کامال بیان کرتے ہوئے اس مار پر لکھتے  
ہیں: درکاب سالک الملک نوشت واقعی عیاسی خواست تا بحقیقت سد آگاہی  
یاد پڑست و مدد بیفت ۲۲۸ ویشت سلام نام ریحان را با پنجاہ فرقہ از ادوار احمدی قصص  
آن فرشاد از اسماء واریثہ و ملدا و ایک ورخان گورنھریہ سیدنیہ رسیدنہ کے ازان بیٹے  
ناخوش سے آمد وہ روز دیگر فتنہ ویسر زیبی پیوند کو سے نظر ایشان آمد و قلم  
کو جیئی و دل انشتہ پوندہ اماں آبادی نشان نداشت بست و لفعت نزل دیگر طے  
کر دند بھکتی رسیدنہ فردیک کوئی کر سری را جوچ در شب آجی است الچھ ملادش  
اہمک بود ما محروم اماں بیار داشت کاظمان سد کو دیا جائیوند عمر دین اسلام  
و اشترد و مدربت حقی و زیان ہر لی وقاری سگفتہ۔ انہیں دیکھا اس سے مدرب خیز  
کی قدامت اور اشافت کا کیا ساریج پتہ تھا بے چیر کہنا سخت نا انسانی ہے کہ یہ  
مدرب سلطنت کی مدد سے رواج پذیر ہجوا۔ یوں کیمیں کوئی سیستے کہ اس مدرب  
ٹھاپنی ذائق توجیل کی وجہ سے جن کا مقتل ذکر اور ہو چکا ہے سب کو پانی گروہ دید  
بنالیا تھا اور پار والگ عالم میں اس کا ٹولکا جی گیا تھا۔ اب ایکی ریزان الدکر جی اسٹ  
سے بتائیں کہ حداد و حکم پیشیں میں سید سکندری کے پاس رہتے والے ملاؤں کو  
کس مدد سلطنت نے مدرب خفیر کا مقلد بنایا ہکیا وہاں بھی امام ابویوف کی میار است کا  
از پیچ کیا تا؟

الحاصل یہ بحث تقدیریان میں جملہ معتبر کے طور پر لگتی ہے اب یہ پھر اپنے  
اہل تحد کی لفڑی دکر کے کتے ہیں کہ غیر قدریں مخلاف کاہے باہم اتفاق کا کرتے ہے  
کہ بیان اور ذہن ہو کر دبی سے جارات ہیں تو اسی علاقوں کے یہاں حصہ و تکہ دینے ہیں  
اہل سے علم کو مناظر لگ کے ادا یا سے حصہ کو والستر حصہ کو دینے ہیں جس سے پت  
صف برگران کے اعز امن کی خود بکر و تردید ہو جائے بخیر یہ کہ دن دنیں کہیں کہیں ایمان  
والی جادات ہیں ایں تجسس کی روایت میں بھی اعلیٰ نے یہی پیال افتخار کی ہے اور اگر  
مالک ایمان دست اذانی دہنیا بھیں یہم کر لیا جائے اور امان لیا جائے کریم  
الیمان سے ایسا ہی تکھستے۔ تو جادات ایمان کی خواہ خصہ کو کیم قابلہ نہیں ہے  
کہ کبکو نہ اس کے عملی پھر ویافت ہلکا امر ہو کا کر جاتا ایمان کیسی کنہ  
ہے؟ تجسس ہے یا تاجیر؟ اور کس نہاد میں کس نے تصنیف کی ہے مسودا فتح ہو کر یہ  
لابیز کمال الدین محمد بن سیسی الدہبی (اش فی متوفی ۸۰۰ھ) کی تصنیف ہے  
اس کے سودہ سے ماہ جسب ۱۹۶۳ء میں اس نے فرازت شاہ کی پھر ایک کتاب  
الیمان صدی میں تصنیف کی تھی اور یوں کوئی سند بھی نہیں ہے اسیلیے ایمان  
لے ایکی بیان بیظوظ قال ابن سبیر صہی کھابا اور مقول عزیز احوالوں کے رہو رہا  
لماں کے یہی کوئی بحث ہو سکتی ہے علاوہ ایسی یہ کوئی معتبرت کی نہیں پتے۔  
الاٹھ الفتوؤں میں اس کتاب کی ابست بخابے جامع میں الفٹ والشین  
و تاب طب و دلیں کا گبور ہے، پھر ایسے ناطق ہو مرطب دلیں کتاب  
و دلیات سے استدلال کرنا کی قابلہ دے سکتا ہے بلکہ الاٹھ الفتوؤں میں اس  
کتاب کی بحث جو مخادی کا یہ قول کیا گیا ہے کہ ہونفین مع کمان ایستبل  
اویہ من شیء ای شیء و ای توہنہ ان فیہ ماہوں میں خول ایماں  
لما حصہ۔ وہ اُریجی اس بات کو ثابت کرنا ہے کہ ایمان تجسس کے طور پر

نقل کردہ تفسیر خود کچھ دکھنے کیلئے اور مزید بھی اس کتاب میں  
کثیر الاستنطاد (چالاڑی) کی طرز اختصار کی گئی ہے۔ پھر ایسے یا یا محسوس  
طلب وابس صفت کی پڑائیں کیونکہ کتاب کی روایات کا کلیا اختصار ہے بالآخر یہ اتفاق  
کی اصلیت دکھانے کے لیے ایسے بزرگ کو قول نہ کر سکتے ہیں جس کو ایسے بزرگ کی  
اور اس کے نام فیض الدین عجمی اپنا اختصار کی سمجھتے ہیں وہ کوئی ہیں۔ ولیب عجمی حسن علی  
صاحب چون کتاب الحجۃ للاتقان کے ۲۷۵ پارس قصہ کی اصطیلت باس الفاظ سمجھتے  
ہیں۔ یہ حکایت محمد بن نعیان ملقب پیغمبر الطلاق کی ہے نہ نعیان بن ثابت  
ابو عینیہ کی بیوی تھی جو کہ بہب میلی کے عہدات انہی کو سمجھتے ہیں اپنے تیب  
کرنا قیاس شرعی کا اول سے سکن نہ تھا اس سے انہیں ان کو قیاس سے منع فرمایا  
اور ابو عینیہ و بیوی کو مبدأ حرث اثرت الہم وقت ابتداء ایامہ دی سیے قیاس کی چنانچہ  
کتب حنفی اور مسلم اسلامی مسائل اہل بیتؑ ایامہ صادق علیہ السلام کی ابو عینیہ  
کے واسطے قیاس کی صرف ہے۔

وابس حروم کا یہ قول دیکھ کر ایسے بزرگ زیر اہل الذکر اور اس کے بھائی شمعون کو سمجھنے  
ہیں پانی ڈال کر اسے مرا جلیسی سے کوئی مکن جر کتے نہالیں، ان کی عکس کی تھی جس  
اخنوں نے تو قیاس کی کوئی حدیث کی تھی جس کو ایسے بزرگ زیر اہل الذکر اور اس کے بھائی  
محمد بن نعیان کے مابین گزارا ہے جس کا القلب بیان الطلاق تھا۔ اور چون کوہ ادا کے  
ہم خواں بوجہ میلی کے عہدات اہل بیتؑ کو سمجھتے کی بلیت نہ رکھتے ہیں اور بال  
قیاس کرتے تھے اس سے انہیں ان کو قیاس سے منع فرمایا اور امام ابو عینیہ تو دریلم  
اور تو کی ابتداء تھے۔ اس سے ایک کرکم باصرخ حضرت امام عجمی صادقؑ نے خود ان کو  
قیاس کی ابتداء تھے۔ اس سے ایک کرکم باصرخ حضرت امام عجمی صادقؑ نے خود ان کو  
قیاس کی ابتداء تھی جوئی تھی۔ اپنے اب واب صاحب کی اس تحقیقات سے ثابت

اے آپ کے مصنف حیات الحدیث سے بحسب ابتداء کے شش سنائی ہاتوں کی بنا پر  
ہے مانش بخاری بزرگ کو اس نے بھی تھے محمد بن نعیان کے نعیان بن ثابت کھوفی اور ایسا  
ہی دخلت انا وابو عینیہ کا انتظام غلط ایسا کہ کر دیا۔ تباہی میں اہل الذکر کا تمہیں کی  
کہے ہو۔ کیا واب صدیق صن مردم سچے ہیں یا تم سچے ہو ؟  
— کیا الحلف ج غیر پرده محکوم کے  
جادو وہ یو سرچ چلے کے بدلے  
الوزن واب مردم کے اس قول سے ساف ثابت ہو گیا کہ ان شہر واب مقتضی  
کا صدقی تو یک دوسری شخص بھی اور بزرگ خود ہوا کو حضرت امام ابو عینیہ اور امام عجمی صادقؑ  
کا بھاگ تقدیری ہے جو میرزا المشرقی کے والد سے ہے مانش کو کہیے ہیں اور جس سے امام  
صاحب کی کمال فضیلت ثابت ہوتی ہے دیکھو امام شرقی و محقق اور استاذ بزرگ ہیں  
اُن سے مزکودہ فیض مقدمین صفت دلایات اللہیب نے بھی حاجا شمسی لی ہیں اور  
ان کے اقول کو سنبھر کر جا سکے۔

## امام ابو عینیہ اور ان کا اجتہاد

اب ہم اہل الذکر کے امن مصنفوں کا جواب لکھتے ہیں جو اس نے رسالہ اہل الذکر  
ایت ماہ ربضان ۱۳۲۶ھ میں خوان بالا سے میاں عبد العظیم جہرا بادی گی طرف سے  
لکھا ہے راقم مصنفوں نے اپنی وافسٹ میں یہ پڑائیں اور اس جواب کا جواب ہے اور غافر  
مصنفوں پر اؤزیر اہل بیت و تخریب میں سے بھی استدعا کی ہے کہ کوئی مصنف کو وہ بھی  
شروع نہ کر سکے۔ تباہی میں مصنفوں حیدر آبادی صاحب کا اندوخت تھری ہے اور وہ اس کو  
سماں گزارا نہایت بھجو کر اپنے فیض مقدمہ بیانوں کے مدد میں بھیش کر کے ان سے داد دینا  
ہاہتا ہے امن مصنفوں نے اہل الذکر کے فیض مقدموں کو سماہ کیا ہے۔

حَتَّىٰ يُنْكِرَهُ كَمَا حَقَرَهُ بَارِسَ دَوْسَتْ وَبَابِيَ تَأْثِيرُهُ لَذِكْرُهُ مُجْتَدَهٌ  
مَانِ يَبَاهُ الْأَجْرَانِ لَذِكْرُهُ كَالْأَصْوَلِ قَوْمٌ بَيْتُهُ كَمَا : سَهْ مَنْ خَوْدَهُ دَمْ بَدْ رَاجِهُ كَخَمْ +  
بَيْمَ خَوْدَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ دَوْسَرَهُ كَأَجْتَهَادِكَبِرِينْ نَاهِيَنْ : بَيْالِ بَهَارَهُ مَهْرَبَانِ حِيدَرَهُ كَادِيَهُ كَهُ  
لَذِكْرِكَ أَجْرَالْعَبَرِهِ مَيْسِنْ سَتِّيَنْ إِمامَتِهِ مَقْلُمَ الْأَجْتَهَادِهِ بَيْرَانَهُ كَأَجْتَهَادِهِ كَوَنِيَ  
(حَتَّىٰ يُبَايِي وَبَابِي) لَذِكْرُهُ مَيْسِنْ كَرَكَكَهُ . لَكِنْ إِمامَ الْأَعْمَالِيَّهُ كَهُوكَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ مَاتَ اَدَهُ  
اسِ بَرِ دَلِيلِيَّهُ كَجَرَوَانَهُ كَبَاقِيَ الْأَجْرَهُ كَأَجْتَهَادِهِ كَسِيَ إِمامَ يَامِحَدَّثَ كَأَنَّكَارَهُ مَيْسِنْ ،  
لَكِنْ إِمامَ الْأَعْمَالِيَّهُ كَأَجْتَهَادِهِ كَجَرَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ اَوْ خَوْدَهُ لَذِكْرُهُ مَيْسِنْ رِبَاَهُ بَيْسِنْ رِبَاَهُ  
بَيْمَ جَهَرَهُ كَأَجْتَهَادِهِ كَجَرَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ اَوْ خَوْدَهُ لَذِكْرُهُ مَيْسِنْ رِبَاَهُ بَيْسِنْ رِبَاَهُ  
لَتَّسَخَ وَبَابِيَ سَتِّيَنْ كَسِيَ ذَفِيرِيَ سَعِيَلِيَّهُ إِلَاشْهَادِهِ بَيْحِيَهُ حِيدَرَهُ كَهُوكَهُ دِيَاهُ بَيْهُ كَهُ  
إِمامَ الْأَبْيَضِهِ كَأَجْتَهَادِهِ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ اَوْ لَمَرَكَلَهُ لَذِكْرُهُ عَزَّافِهِ بَيْهُ صَالَاحَنَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ +  
الْأَرْشَادُ لِإِمامَ الْأَعْمَالِيَّهُ كَهُوكَهُ لَذِكْرُهُ مَيْسِنْ اَوْ حَوْافِيَهُ فَهَنِيَ الْأَجْرَهُ كَهُوكَهُ  
أَجْتَهَادِهِ وَغَفَارَاتِهِ كَتَعْرِيفَهُ مَيْسِنْ بَيْسِنْ بَاهِيَهُ مَيْسِنْ مَحَاَفَهُ كَيَنْدِيزِهِ كَيَنْدِيزِهِ  
الْأَرْشَادُ لَذِكْرُهُ كَأَقْوَالِ اَوْ لَبَدَازِرِهِ كَيَلَهُ مُجْتَدَهُ مَيْسِنْ كَلَشَادَهُ لَذِكْرُهُ مَيْسِنْ سَتِّيَنْ  
إِمامَ يَهَامِ مَلِمَ وَفَقَرْ ، وَرَعْ وَزَبَدْ ، اَجْتَهَادِهِ وَمَكْثَيَتِهِ مَيْسِنْ بَيْسِنْ بَاهِيَهُ كَهُوكَهُ

## امام مالکؑ کی شہادت

ایام الیخیفہ رہنما تھا کے علم اور فتوح و اجتیاد کے بارہ میں امام ملکؑ کی لئے حسپ قریل عقی کتاب کر دی ۱۰۷۳ھ میں بخاطبے ذکر الصیری بساناد عن ابن المبارک قال كنت عند مالك أذ جاءه رجل فرضمه فلما خرج قال اتدرون من هذا هذا ابوحنین قال هذه الامطرواتة من ذمیب ل TAM سعیتہ لفڑ و فرق اللہ تھا ایہ الفرقہ حتی ماعلیٰ کیش

بم لے جاں تک اس نہیں پر خود کیا ہے اس کو از سرتا پا الخویلے جو دہ پایا ہے  
اویں نہیں نکاراں اگر بزم رکب کی مرض میں متلا درہ ادا رس کیا اسی نہیں کی خوبیتِ الہام برحق  
تو اس کو شان کر کے اپنی خفتہ بر کاتا۔ کاش وہ خیال کر کا جھوٹ اور بے ہودہ کئے سے  
پیش امن ملٹھ ہوتا ہے اور اسکے توکوں کی شان ہیں گستاخی کرنے سے اپنی ہی نابت  
خواہ بھوتی ہے۔

۔ چون خشدا خواہد کو پر کہ میزد  
میلش اندر طمعتہ پا کان کند  
عمنونوں نکار کی طرف و غایت اس عمنون کے بخت سے یہ بے کودہ حضرت امام  
الا تر اب ایندیشہ کی نسبت کو شایستہ کر دے مجید تھے اور نہ محنت اڑاں کی پھلیتی  
عن اور نہ فحافت۔ حالاً تھام اسلامی دنیا شرق سے طلب تک اس بات کی حامل ہے  
جیکی ہے کہ علم و فتوح اور ایجاد و مختریت میں کوئی امام یعنی امام محمد علیؑ کے پایہ کو سنبھل سپھا۔  
بہم پیاستے ہیں کوئی عمنون پر بالاستیحاب بجٹ کر کے اسکی پوری تربیت کرنس اور پس  
اُس کی عبارت کا خلاصہ سبق کر کے پھر اُس کا حباب بالترتب دریں جو عمنون نکار مہمن  
وابائی ہے اور اُنم تجھیے ختنی۔ اس سے اس کی عبارت کے اور پر لفظ و ابی اور اپنے  
جوہاں کی ابتدا میں ختنی کا لفظ لکھا جائے گا۔ اس ناظر ان طور سے نہیں۔

وہ ایسی ہے کہ جو کوئی پالپیے کر جائے تو اس کا بزرگوں میں گورے ہیں اور جن کو ایک بھرپور تدبیتے ہیں ان کی شان نفس احتجاد میں کسی ہے ان کے احتجاد کو محترم وقت نے سلیم کیا ہے یا نہیں؟ ہم اس اسئلہ پر جواب نہ کروں بلکہ اسے لفڑا لئے ہیں امام مالک، امام شافعی، امام الحدیث عبل، امام بخاری، امام مسلم وغیرہ ہم معتبر ماننے چیزیں۔ اسکے احتجاد میں کسی عالم مستحت کا نکالا نہیں۔ ان حکمرات کے نفس احتجاد کرنے اور اسی منہیں کو سکتے ہو جو امام ابوظیہر رحمۃ اللہ علیہ کے احتجاد پر اکثر محترمین اور خود انہیں شلائق کو اعزاز فرماتے ہیں۔

مئونہ دشمن قدم علیہ الشیری فاجلسہ دونہ فلم اخرج قال هذا  
سفیان و ذکر فنه و در عینه یعنی محدثن کے پیشواد ابن مبارک فرماتے ہیں کہ اس  
ام محدث کے پاس بھیجا تھا کہ اپنا کیک شخص آتا امام محدث نے اس کو بندگی پر مجبودی جب  
چنانچہ اور کہیں مسلم میسے کوئی شخص کوں ہے۔ امام ابوحنیفہ ہے۔ (اگر ملکت کا یا عالم ہے)  
کہ اگر ملکت کا ہے کہ سو تو سو مولے کا ہے تو ملکت کا ہے کہ مولیٰ کو شایستہ کو کھانے۔ انشت  
اس کو غرض السکھ تھیں بھی بے کا اس میں اس کو کوئی مشکل عالم دشمن نہیں۔ پھر امام ثوری  
آئے تو ان کو اس دریہ سے نجیب ہو گئے وہ کیا سفیان ہے اور ان کی  
فناہ ہے اور قدر عکاڑ گر کیا۔ علام روفق بن احمد رحمی نے کتاب مذاقاب ایضاً مذکور  
میں لکھا ہے۔ حدثی اصحابی بن ای اسرائیل مسحیت محمد بن عمر العاقدی  
یقول کان مالاٹ این انس کشیں ما کان یقول بقول ای حبیفہ وینقتہ  
وان لم در کی دلہری یعنی الحنفی بن اسرائیل جواہراً و دوسنی کے شیوخ میں سے  
یعنی روایت کرتے ہیں کہ الحنفی بن عمر واقعی شاہزادہ امام محدث کے تھے کہ امام محدث اکثر  
امام ابوحنیفہ کے قول کے طابق حکم دیتے تھے اور نکے قول کی شخص کرتے تھے خواہ ظاہر  
ہی کہ۔ پھر اسی تھوڑیں الحنفی بن محمد بن عبد الرحمن اور القاسم شاہزادہ امام محدث سے اس  
مرد پر روایت کی ہے۔ قال کان مالاٹ رقباً اعتبر یقول ای حبیفہ  
المسائل یعنی امام محدث اکثر مالاٹ میں امام ابوحنیفہ کے قول کو مسترد سمجھتے تھے۔  
وکیوں پلی روایت سے ثابت ہے کہ امام محدث نے ملاقات کے وقت امام ابوحنیفہ  
کی خصیت کا بلوٹ لکھ کر اپنے سے بندر برج پر چلا ہے۔ پھر حبیفیان ثوری صاحب  
آئے تو ان کو اس سے نجیب بھیجا اور عینہ اور اس کے لئے امام صاحب کی تقابلیت اور  
قوت استدلال کو اس میں لزومیہ بیان کیا کہ اس کے اپنے افسوس ایک افسوس جملہ الشہوت  
پر بھی دلیل تھا اگر کیا میں تو کر سکتے ہیں۔ اور دوسرا دو روایتوں سے ثابت ہے کہ امام

ماکث با وجود خود مجتبہ ہوئے کے کھلماں کے فیصلہ کے وہت امام ابوحنیفہ کے قول کی  
تو اس کرتے تھے اور اکثر دفعہ اُن کے جس قول پر فتویٰ مادہ فرمایا کرتے تھے ان دفعاتے  
خلاف اسکے کاریتوں یا امام محدث امام ابوحنیفہ کی کمال مدعی و تعریف نہایت بوقت ہے یہ  
بھی ثابت ہوتا ہے کہ امام کا تیرہ امام محدث کے فضیلت و کمال اور فضل و امتہاد میں برتر تھا،  
اور اپنے واقعی امام اعظم تھے۔

### امام شافعیؓ کی شہادت

حضرت امام شافعیؓ نے تصریح کیا تھا اور حضرت امام جامیؓ کی جامی تعریف و توصیف بیان فرمائی۔  
اوہ ان کی اعلیٰ ایت و افتخار کا اعتراف کیا ہے۔ علام ابن بحری شافعیؓ نے اپنی کتاب  
خبرات الحسان کے مسئلہ میں بحکایت، عن الربيع قال قال الشافعی ان اللئاس  
حال فی النقاد علی ای حبیفہ مار ایت ای علمت احده افتخار منہ یعنی  
ریح بن سیدمان شاگرد امام شافعیؓ کے ہیں کہ امام شافعیؓ نے فرمایا ہے کہ امام محدث فضیل  
امام ابوحنیفہ کے جیال میں یعنی نئی شخص بھی ابوحنیفہ کے افتخار نہیں دیکھا۔ ابھی کی  
دوسری روایت ہے میں لہ بیتھ رف کتبہ لہ بیتھ رف العلم دیکھ رف العلم  
ولا بیتفہ۔ یعنی جس شخص نے امام ابوحنیفہ کی کتاب پر لہ لفڑیں کی۔ وہ علم و فہم  
میں کبھی تجزیہ مل میں کر سکتا۔ پھر کتاب مذکور میں عربہ بن بحری شاگرد امام شافعیؓ سے  
روایت ہے۔ قال الشافعی من اراد ان یتبصر فی الفتہ فھو عمال  
علی ای حبیفہ اند من وفق لہ الفتہ یعنی امام شافعیؓ کو شخصیت  
کی خصیت کا بلوٹ لکھ کر اپنے سے بندر برج پر چلا ہے۔ پھر حبیفیان ثوری صاحب  
آئے تو ان کو اس سے نجیب بھیجا اور عینہ اور اس کے لئے امام صاحب کی تقابلیت اور  
قوت استدلال کو اس میں لزومیہ بیان کیا کہ اس کے اپنے افسوس ایک افسوس جملہ الشہوت  
پر بھی دلیل تھا اگر کیا میں تو کر سکتے ہیں۔ اور دوسرا دو روایتوں سے ثابت ہے کہ امام

سے سیکھا ہے جو ماتحت کو پڑھ کر اگر فرمایا جائے تو صرف اور حداں ہو تو صرفی میں پانی ڈال کر دوب رنا ہے۔ مگر قسم یہ کتنی است کہ پہلی مرد روان میا نہ۔

ام احمد بن حنبل کی شہادت

من مسلمانہ حمل جمل لوچخان کا ہے عمل قدر عقول، ما نہیں کلام  
ولکھنے کا ان یکلمت اعلیٰ قدر عقول۔ یعنی ولیمی نے امام شافعی سے دو ایت  
کی بے کار خوبی نے فرمایا کہ میں نے وس سال امام محمدؑ کی محنت کی اور اتنی تضییقات  
اس قدر پر میں اُن کو اونٹ اٹھا کے بیکار محمدؑ اپنی عقلاً و فرم کے حالتِ بُم سے کلام  
حرکت کر دیتے تھے اُن کی کلام بھی کچھ رکھ دیتے تھے بیکار عقل و فرم کے طالبین کو علم کرنے  
کے لئے نیز کتاب مکارے منٹا ہیں ہے۔ ذکر المسحاعی عن ابوابی عت  
الشافعی قال اعانتي اللہ تعالیٰ في العلم برجلين في الحد بث باب عصبة  
دق الفقه بخششہ۔ یعنی امام شافعی فرانسیس کو مجھے اللہ تعالیٰ فی علم میں  
دو خصوصیں سے امداد وی، حدیث بن ابی عصبة اور تقریں امام محمدؑ سے اور کتاب  
درستہ رشتہ میں بھاگے، قال الامام الشافعی من اراد فقد فلیل من الحد  
ابی حیفۃ فان المانی قد تیرت لهم والله ما صرت ناقیہ سالا  
یکتب محمد بن الحسن۔ یعنی امام شافعی کا قول یہ کوچ فرقہ حمل کرنا چاہتا  
ہے وہ امام ابوحنینؑ کے اصحاب سے سیکھ کر نکل مانی اُن کوئی میسر ہوئے ہیں۔  
یعنی امام ابوحنینؑ اُن میں کوچ فرقہ شاہیوں۔

فلا ایں امام محمد صادقین پر رحراستی ہے، وہ دل  
ویا ایس بالا پر خور کرنے سے علم بوسکت ہے کو حضرت امام شافعیؓ کے دل  
ویں کس قدر حضرت حضرت امام ابوظیله اور ان کے اصحاب کی تھی تاپ نے فصلہ ہی  
کو دیا ہے کہ نقد میں تمام فقہاء اور محدثین حضرت امام محمد بن حییا میں اور جو جس کی نظر  
امام صاحب کی کتب میں زیبو وہ فہارت یا تجزیہ فی العلم کا دوہی ہی شیش کو سکتا۔ امام  
صاحب تو بھائے خود حضرت امام محمد (روا) امام صادقؑ کے شاگرد ہیں کے علم کی نسبت  
امام شافعی صاحبؑ کی برائے کہ اگر وہ اپنی ملیت کے طبقان کلام کرتے تو امام شافعیؓ  
جسے امام محمد بن اس کو صحیح ہمیں نہ کہے اور کہ آپ نے تجویز کیا ہے اُن سے ادانت کی تباہی

ماستہ کیا سب میں یہ کئے کامیں نہیں ہے کہ لائتہ اللہ علی الکھڑے پر۔

### محدثین کی شادوت

المحدثوں کی شادیں گزیجیں۔ اب ہم طور نمود میں اکابر محدثین کی شادیوں کی تجھے یہنے حصول نے حضرت امام الٹھاں کی فتاہت واجتہاد فتویٰ کی تعریف کی ہے جو سے اول امام الحنفیہ حضرت عیاذ بن قریہ کے حبیق تعریف التذیب، انتہی، مانع فتنہ یاد، امام، چجز تھے اقوال تھے جاتے ہیں جو کہ امام جامع کے یہم صراحت و مل مجب تھے کہ انہوں نے امام صاحب کی خلعت کو کہا تکمیل کیا ہے۔

سفیان ثوریؓ : کتاب کو روی صیہن اور خبرات امان کے ملات میں بیان کردہ امام مبارک امام البیہیؓ کی نسبت حضرت سفیان، ثوریؓ کا قول اس طرح پڑ دی ہے۔ وکان والله شدید الاختہ للصلم ذاتی عن المارم لیا لغة الایم اصحاب عنہ علیہ السلام شدید المعرفة بالاسع والمنسخ و مکان يطلب احادیث الثقات والزهادین من قبل النبي ﷺ لعله الصلة والشدة وما در في عالمه النساء الكوفة في اتباع الحق اخذته وجعله دسته وقد شتم عليه قوم فلکت اعنهم بما شتقو الله تعالیٰ مسلم قد مکان من اللطفة بعد المقتلة قال قلت ایحیو الله تعالیٰ ان بعد ذلك ذلک (یعنی ابو عیینہ) بجز اعلم کے اندیشہ من محدثوں کی انسداد کرنے والے تھے وہی حدیث یا تھے جو یا محظی کو پیغام بردا نداخ و نوچ کی بیان میں قریٰ طاقت رکھتے تھے اُنہا اصحاب کی احادیث اور آثار فی محلہ میں معمول میں اسلامیہ و علم کے متلاشی رہتے تھے جو کہ میں جس باستہ حبوب ملٹا کو دکونت پیاتے تھے اس سے اسکے پہلاتے اور اسی کو

پیادہ رہنے دنیب قرار دیتے تھے قوم نے آپ پر بے یاد ہم تشریع کی اور ہم نے جویں خاوری اخیر کی جس کی نسبت نہیں خدا سے استغفار کرتے ہیں بلکہ ہم سے جویں آپ کے ان میں بعض خطا افزاں نکلے۔

۲۔ عبد اللہ بن مبّارک نے کہا ہے: عن المسکنی عن ثابت الزاهد قال كان اذا شكل على الشورى مسألة قال ما يحسن جوازها العن حددناه ثم قال عن اصحابه و يقول ما قال فيه صاحب فمحفظاً الجواب مشدّد قاتاً۔ یعنی ثابت زاده شاگرد ثوریؓ جو امام شافعی و درطانی کے دو اسے میں کہتے ہیں کہ جب امام ثوریؓ کو کسی مسلم میں کوئی مشکل میں آئی تو کہتے تھے کہ اس کا ستر جو جواب وہی شخص وہ کہتے ہیں سے جس کوئی تھے۔ (یعنی امام البیہیؓ) پھر امام صاحب کے شاگردوں سے پوچھتے تھے کوئی تواریخ امام نے اس بارہ میں کیا تھوڑی دو اسے۔ پھر جواب کو یاد رکھتے تھے اور اس کے مطابق ثوریؓ دو اسے۔

۳۔ حافظ جلال الدین سیوطی و جوشنی الذبیب میں تحریف المعرف کے متأمیں تکھے ہیں: روی الخطیب عن محمد بن المنشد قال حکمت اخلاق ای حیثیت و ای سفیان۔ فاقلو ای حیثیت فیقی لیلی من این جست فاقول من عند سفیان فیقول اقہد جشت من عند رجل لوان علّمته والسود حضر الاحتاجاتی مثلہ فاقلو سفیان فیقول من این جست فاقول من عند ای حیثیت فیقول اقہد جشت من عند افقة اهل الارض یعنی محمد بن المنشد و ای مصالح شر کے شورخ سے ہیں۔ کہتے ہیں کہ امام ابو عینہ اور امام سفیان و دو لوگ کی خدمت ہیں میں مختلف ایقانتیں ہمایا کرتا تھا جب امام البیہیؓ کے پاس جاؤ تھا تو پوچھتے تھے کہ کہاں سے آیا جد؟ میں کہتا تھا

سیناں کے پاس سے اس پر آپ فرماتے تھے کہ وہی شخض کے پاس سے آتا ہے کہ اوپر اسود اور سفید ملبوس دوست موجود ہوتے تو وہی شخض کے وہ محتاج ہوتے یعنی میں سیناں کے پاس ملا تھا وہ وہی پتے تھے کہ وہ کس کے پاس سے آتا ہے نہیں کہنا تھا کہ انہوں نے کسکے ہال سے کیا ہوں۔ آپ کے تھے کہ وہی شخض کے ہال سے آیا ہے۔ جب سے یہ کہا تھا زین پر کوئی فتح نہیں ہے۔  
قلائد ہیں بھاہے، قال سیناں الشوری گٹا بیکن یہاں کی حدیثہ کالم صافیر بین یہاں البازی وان ابا حتفہ مید العلامہ۔  
یعنی سیناں قدری فرماتے ہیں کہ تم الہدیۃ کے ساتے ایسے تھے میں یہاں کے ساتے ہجڑیاں ہوتی ہیں۔ اور انہوں نے سیمہ العلامہ ہیں۔

دھرمیہ سیناں قدری کے باوقال حضرت المام جامی کی فضیلت، ثقابت۔  
فعابت، اجتہاد، تحریق الحدیث کے لیے نہیں کہا جاتا ہے بلکہ اس سے ثابت جاتا ہے کہ انہوں نے کوئی دھرمیہ، ناسخ و منسوخ کے پر کھٹک کا ساتہ ہوا کھا مصلح تھا اور آپ کا تھک ان ہی احادیث سے تاب جایا ہوتا کہ پہنچ بھی جوں اور جن کے لادی  
آنکھ دعا کیں جوں اور جن پر آنکھ نہیں مجاہد کو تمثیل کیا جاتا ہے اور کہ کہ قدری فتحی و الحدیث کے شعل مسائل میں امام مذاہع کی بی تحقیق کو پسند کرتے اور اس کے بی قول پر فتحی دیتے تھے اور آپ کے الاربع تسلیم کرتے اور آپ کے مقابلہ میں آپ کو میا بھتے جیسا کہ شہزادے کے مقابلہ میں چڑیا بولتے کیا ان احوال کو کہ تحریق علیم شمشاد نہ ہوں گے جو کہ کرتے ہیں کہ ان صاحب زوال الاراء تھے اور ان کے مقابلہ میں احادیث تھیں جو پڑھ رہے اور ان کے اجتہاد میں انہوں نے اکثر مخدوشین کو اعزاز میں بنا لے۔ لکھتے۔

حجب نمایہ مرکش در نظر  
سے چشم بد انہیں کو رکنہ باد

۲۔ امام الاعمش : یعنی سیناں بن سران تعریف فتح الدین کی تحریف میں تذکرہ  
اقرب لے لیتھ : حافظہ عارف بالقرآن و سعی کے الفاظ لکھتے ہیں اور جو کو امر  
صحابہ کی اعلیٰ روات سے ہیں خبریتہاں کے سلسلہ میں ان کی شاہستہ امام احمد  
کے حق میں ال طرح پڑھتی ہے۔ و مثلاً الاعمش مثلاً فصال اخنا حسن  
حوالہ مذکورہ النعمان من ثابت و اخذه جو را لہ فی علمہ یعنی امام اعش  
سے کیکہ مسلم پر چاہیا تو آپ نے کہا اس کا اچھا جواب نہان بن ثابت ہی دے کئے  
ہیں اور میرے خیال میں غدا نے ان کے علم میں بڑی بُرکت بُختی ہے۔  
پھر اسی کتاب کے مکمل میں بھاہے : در روی الخطیب عن ابو یوسف  
قال و سیان عنہ الاعمش فصل عن مسائل فصال لاذب حقيقة  
ما تقول فاجایہ قال من این لاث هذہ اقال من احادیث شائیۃ التی رویتہا  
عن عث و سرد له خدۃ احادیث بطریقہا فصال الاعمش حبیۃ ما  
حد شائیۃ فی ما شدہ یوم تحد شائیۃ به ساعۃ واحدۃ ماعلمت  
اند فضل بہلۃ الاحادیث بامثلة الفتها و انتہم الاطباء و الخن  
الصیادلة و انت ایضاً الرجل اخذت بکلام الطرفین . یعنی امام الاعمش  
اعمش کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہاں سچے جس سلسلہ کی نے پڑھے۔ آپ نے  
امام الرضیہ سے فرمایا کہ آپ اس بارہ میں کیا کہتے ہیں جب آپ نے حواب دیا تو امام  
اعمش نے کہ آپ کو مقدمات کیاں سے حاصل ہوتے۔ امام الرضیہ نے کہا کہ  
ان احادیث سے جوں نے آپ سے بیویت کیں ہیں پہنچان متمدد احادیث کو من مسلم  
انداد کے میان کو ناشروع کیا اس پر امام اعشش نے فرمایا کہ آپ نے حد کر دی ہے جو  
احادیث میں نے متعدد ہیں آپ کو میان کی تھیں وہ آپ نے کیکہ ساخت میں  
سے اس سمجھتے ہیں تھا کہ آپ ان احادیث پر عمل کر رہے ہیں۔ ماءے جماعت فتنہ

اپ رُسٹریب میں اور ہم لوگ دواؤشوں ہیں اور اشخاص تو نہ تو دنوں ہر فر  
(فقہ و حدیث) سے بہرہ و فضل کیا۔

دیکھو ان دوریات سے امام اعلم کی کمال فضیلت کی کیسی زیر دست شہادتی  
بے کلام اغوش میچے حصل القدر امام حدیث ان سے ملادہ ربانیت ہجرتے پر فرضتیں  
کرس کا صحن جو لب تو امام ابوحنیفہؓ سی دست سکھتے ہیں۔ انتقالی نے ان کے علم میں  
عجیب برکت بخشی ہے اور پھر وحسری روایت میں امام صالحؑ اس کمال کی ادبیتے  
ہوئے کرو جو خود ان میں احادیث ہم نے بیان کیں آپ سے کیکھلی میں ان کا بیان  
کرو جائے تو ایسے فضار میں فرضتے ہیں کسے لوگ و خلق ایسا ہیں اور ہم لوگ (مخترن)  
دعا فریض ہیں۔ مچلام ساحب کو سید الفقیر والمحترم اس دلیل سے قرار دیتے ہیں  
کہ آپ تو اشار اللہ بر رونکال رکھتے ہیں یعنی دواؤشوں پر کشیدگی ہیں اور طبیب  
(نقیس) ہیں۔ اللہ اکبر امام صالح کی فضیلت پر اس سے زیر دست شہادت کیا پا بیسے۔

چھ آپ نے خیان پر وارد تھا داری

۴۔ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمَبَارِكُ بْنُ عَوْنَى اَمَامُ حِنْدَى کی تعریف تقریب میں ثابت  
ثابت، فتحیہ، عالم، حجاج، مجایہ، جمعت فیضال الخیر علی ہے اور صاحب اتحاف البلا  
نے بخابد کا پیٹ امام مالک، عینان التوری، عینان بن عیینہ و خلیفہ عاصی  
شیوخ سے روایت کی اور مسلم اندھہ کیا ہے اور امام الحمدؑ ان کے شاگردوں سے ہیں پھر  
یہی بخابد کے آپ پیٹ امام ابوحنیفہ کے شاگردوں میں سے تھے ان کی دفات  
کے بعد درہ تحریر میں جاکر امام مالک کی شاگردی کی اور ان سے تعلق پہل کیا مابہ  
امام اعلم ابوحنیفہ کی نسبت سڑج سے شہادت دیتے ہیں جو حضرات ائمہ کے  
بیٹے میں اس طرح پر بھی ہے، قال ابن المبارک لیس احمد احق ان یقینی  
من ایسی حنیفتہ لاستہ کان اماماً افتیاً و رحمًا عالمًا فیہَا اکتشاف العلم

کشناں میکشندہ احمد بیوس و فیض و قسطنطہ و نقی۔ یعنی امام ابوحنیفہ  
سے بلعہ کر کوئی شخص اس بات کے حق نہیں ہے کو اس کی تقدیم کی جائے کیونکہ وہ ایک  
امام حقیقی، متورع، عالم فتنہ تھجیب اخنوں نے علم کو اپنی ابصارت فرم، اور اک اور  
اقدار سے کھولا ہے ایسا کسی نے نہیں کھولا۔

ویکھو جو میتین کے پیشوائے کس نور سے امام اعلم کی افضلیت کو دلالت سے ثابت  
کر کرٹ ام مالک متوفی ۶۹۴ء اور پسی ان کو کامل تزییں دی ہے مالک دا، مالک اس  
کے افریقی امداد تھے اور وہ تصور ہے کہ اگر وہ اپنے آخری سوت کو تریس ری کر سکتے ہیں تو  
آپ نے انسان کو تبلیغ کر کر صاف صاف فرمادا اکوئی شخص امام ابوحنیفہ سے طلب  
کو اس بات کا حق نہیں کیا اس کی تعلیم کی جائے۔ اب شہادت دیکھ کر حسید آبادی کو  
پا بیسے کروہ پیچی میں پانی ڈال کر مریاے مجرماً فوسس؛

ھر شرم چ کتی است کو پیش موں باید

۵۔ حصر میں راشد: متوفی ۱۵۷ھ جن کو تقرب میں تقریب میں ثبت،  
شامل کرایا ہے اور تذکرہ و خلیفہ کے یہیں مولویات سے ہیں تھیں احمدیہ کھدا  
میں ان کی شہادت امام اعلم کی حق میں اس طرح پر بھی ہے: روی الخطبہ عن  
عبد الرزاق قال کنت عند معمور ابا ایوب المبارک فسمعت معمراً ایقول  
ما عرف رجلاً يحسن التكلم في الفقه و میسراً آن یقینی و میش  
الحدیث فی الفقہ احسن معرفة من ایوب حنیفة ولا اشغال علی  
نفس من ان مدخل فی دین اللہ میتیماً من الشک مثلی بی حنیفة  
یعنی حمار طلاق کئے ہیں کہ میر کے پاس مکہ فی المثمن بیارک ان کے پاس آئے  
پر تمر کئے گئے اکیں ایسے کئی شخص کوئین بیات کرو فقریں، اچھی طرح سے علم و رسانہ  
ہو اور نیز اس کو قیاس کرنے کی بھی وصیت ہو اور فقرہ و حدیث کی شرح کی تھے۔

بوجی تھا تو پیر وہ امام اعظم اور بیٹھا گئے اُنہیں کبھی نسلیم کیسے جانتے۔  
۷۔ مسعود بن کدام متوفی ۱۵۲ھ جن کی تحریف تقریب المذہب میں  
ذکر ہے، بیت فاطمہ سعید کے گئی ہے اور اسے حجاج شاہ کے عالی شیوخ  
سے میں مامم ایضاً ذکر کی نسبت انکی رائے خیرات الحسان کے متن میں اس طرح  
لکھی ہے: وقال مسعود بن کدام من حصل ابا حنيفة يعنيه وبين الله  
روحستان لا يخاف ولا يكون في الاحتياط لنفسه وقيل له لم  
تركت رائے الصحابة واحدت مباركة قال لصحته فاقرأوا باصح منه  
لأربع عنده أليه وقال ابن المبارك رأيت مسعود في حلقة الحنفية  
يقال ودستي به منه وقال ما رأيت افتئه عنه يعني مسعود كلام  
كم اک حسن شخص نے اپنے اور خدا کے درمیان امام الاعظیہ کو اعلان کر دانا امید  
ہے کہ اس کو کچھ غرف و خوارہ ملے گا۔ ان سے کہا گی کہ آپ اپنے احباب کی رائے کو  
چھوڑ کر ان کی رائے کو کبھی انتیار کی تو انکا اس سے کہ انکی ہی رائے صحیح ہے جسم اس سے  
لیا ہے صحیح و کھلاڑ تو میں اس کو افتخار کر سکتا ہوں۔ (یعنی انکی رائے سے زیادہ صحیح  
رائے مخالف ہے) ابین مبارک کئے ہیں کہ میں نے مستر کو امام الاعظیہ کے ملنے  
دریں میں بیٹھا ہوا ویکھا کہ ان سے سائل پوچھتا اور استنادہ کرتا تھا اور کہا کہ میں  
لے آپ سے اقتدار کو نہیں دیکھتا کہ امام متوفی صاحبہ میں مکھابے:  
عن ابو اسحاق الحموري زمي قاضى خارزم قال من مسعود بن کدام  
باب الحنفية وأصحابه فرجدهم قدر ارقفت اصواتهم فاقام  
ملائى اشتم قال هؤلاء افضل من الشهادة والعيادة والشهادة  
هؤلاء مجاهدون في احياء سنت النبي صلى الله عليه وسلم و  
احمد و روى اخراج الجنان من جهنم هؤلاء افضل الناس.

رکھتا ہو۔ جیسا کہ امام ابوحنین کو یہ سب باتیں ملیں اور مجھے سولتے ابوحنین کے لباس کوئی فراہم نہیں آتا جا پائے نفس میں اس بات کا بہت ذر رکھتا ہو کر دین الہی میں کسی طرح کی کوئی مشکوک بات داخل کر دے۔“

دیکھو جب ایسی زبردست شہادت سے امام اعظمؑ کا ذمہ فتحیہ اور شایع حدیث اور صائب لارے ہوتا ہی بگدا ان اوصاف میں بے شک ہونا ثابت ہے اور یہ تذکرہ آپ جیسا دینی امور میں مخاطل اور غافل من اللہ و عیا بھروس کوئی نہ تھا تو پھر خالقین کو نہ ہمارا ہمکار کے خلاف زبان طعن دراز کرنے سے بھر جائیں عاقبت خراب کرنے کے اور کچھ ملال نہیں ہے۔

۵۔ عصر بن دیت ارالمکّی متوفی ۱۲۶ھ حجکبار تعالیٰ میں سے ہیں اور انکی تعریف میں صاحب تقریب نے تھا، ثابت کے الغاظ تھے ہیں اور آنکھ مجاہد کے اعلیٰ روایات سے ہیں۔ وہ امام ابوحنینؑ کی ائمہ ابتدائی بی مالت میں خورعات کرتے تھے ان کی نسبت خیرات الانسان کے مرتضیٰ میں اس طرح پر محلہ ہے؛ و قال حداد بن زیید کہ ان کی نسبت عصر بن دیت ارالمکّی اور دیت احمد ایجاد ایجاد ایجاد علیہ و تیرک سائل ایجاد نہیۃ فضل الله فیحہ شاہ ایمنی حداد بن زید حجہ امیر مجاہد کے اعلیٰ روایات سے ہیں۔ کہتے ہیں کہ ہم عروین دیت احمد کے پاس جایا کرتے تھے میں جبکہ امام ابوحنینؑ آتے تو آپ ان کی طرف متوجہ ہو جاتے اور اس بات پر ہمیں پوچھ دیتے کہ امام صاحب سے جو مسائل پوچھیں یہ پس ہم ان سے مسائل پوچھتے اور امام ابوحنینؑ مدشیں بتاتے تھے:-

دیکھو عروین دیت احمد سے جملی القدر فتحیہ، محمدت جو بقول امام ذہبی اپنے زمانہ میں علم و افذا اور اخلاق تسلیم کیے گئے تھے جب امام جامیؑ کے ابتدائی روایات میں بھی ان

لئے ملکہ و شیخ شیخ الشافعی موتھے استرجع و قال ای علم ذہب  
اے؟ جب ابیں تحریر تحریر کو کوچ امام شافعی کے شیخ شیخ جیسی امام او عذیرہ  
کی بوت کی خوبی تو اپنے اسرت جماع کے بعد کہا تھا علم کا اکیلا جباری شہنشاہ ہو گی۔  
۸۔ دادِ الطالب سوچی ۱۶ جون کی تعریف میں صاحبِ تاریخ  
کی تحریر کی اصل کے الفاظ لکھتے ہیں اور امام نسائی کے اعلیٰ شیوخ سے میں امام  
امیر کی سبتوں کی شہادت خبرات السالان کے مفتان میں اس طرح پہچنی ہے:

وہ سکر عنہ داؤد الطائی فقال ذالک نجھے یہتھی فیہ الداری  
وہ مقبل تقبل، قلوب المؤمنین۔ یعنی؟ داؤد الطائی کے پاس امام الجمیعہ کا  
لاکر بوجو اپنے گاہ کروہا یک روشن ستارہ ہیں جس کی روشنی میں سب براہیت  
اٹتے ہیں، اپنے ایسے عالم میں کوئام مومنوں کے حل اپ کو قبول کرتے ہیں اس  
کے ظارہ پرے جو اپ کوئی کہنیں مانتا، وہ مومن نہیں سمجھے۔ +

۹۔ محمد بن اسحاق امام المغاری متوفی ۱۲۳ھج کو امام بخاری  
برادریت کے ائمہ سے پکارتے ہیں۔ امام ابوحنیفہ کی نسبت جوان کوششیں  
خدا۔ اس کا عالی کتاب امام ترمذ مجدد ۲ کے متعدد طریق پر کھا جائے؛ عن  
عنین بن یکین يقول قدم محمد بن اسحاق اکون فہم فکت  
اسع متہ المغاری و ریضا زادہ باحدیقت فیما بین الامام و بطیل  
اللک عنده و بخاریہ فی مسائل منیہ۔ یعنی: یوسف بن یکین  
از محققین کے ذات سے ہیں۔ کتنے ہیں کہ محمد بن اخلاق جب کوذریں آئے تو ہم  
کہ انگریز سے ذکر خواہات سن کرستے تھے اور وہ ان دونوں بیانات امام ابوحنیفہ  
کی بیانات ان کے مقابل پڑھ کر کوئی لکھتے تھے اور جب عصر اکب کے پاس ملکر تے  
کہ اس مسائل میں جو اہم کوائن سے استفادہ کرتے تھے

یہ اپنے احراق قاتمی خوارزم کتے ہیں کہ ایک روز مسخرین کدام ایونٹیٹ اور ایک  
امحاب کی بیکس کے پاس سے (جب کوہ اپنے ادا نہ کوہ اسال فقیریں جنکر  
رسہے تھے) اگرستے ہوئے کچھ دیر کے بیٹھ رکھے۔ پھر کہا تو وہ کشیدگل، علیحدہ  
تجھ پر مسخے والوں سے افضل ہیں۔ یہ لوگ سخت رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم کے زندہ  
کوئی میں شمول میں اور جا بلوں کو سہل سے نکالنے میں کوشش کر رہے ہیں۔

اللهم اکبر ۱۱ و دیکھا ابی حدیث کے جیسا احادیث سترین کدام کوام انہم کی  
نسبت کس قدیمین اعتدالت کو شخص اللہ تعالیٰ اور اپنے درمیان ایونٹیٹ کو  
دیکھو گوان لے اس کو کوئی خوف و خراشیں ہو کا اور کدام ایونٹیٹ اور ان کے  
امحاب احیائے سنت رسول اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے شہاد اور عبادت  
و خیوں سے افضل ہیں اور کہ اجنبیا اور فقاہت سب اعمال صاحب افضل ہے  
اوکوئی عمل اس کے راستے کو نہیں پہنچ سکتا۔

۔ عید الملک بن عبد الغفار بن حرثیح میں متوفی شد۔ جن کی تربیت ائمہ تدبیریں تھے، فقیر، فاضل کے الفاظ اس کام کیے گئے۔ اور ائمہ صحابہ کے میل شروع ہے جیسے خیرات الانسان کے ملکہ میں امام ابو عینیف رضی اللہ عنہ اپنے لفظ پر بخاطر ہے: عن ابن عبیدۃ قال ابن حرثیح لما  
لبت ان کا قول اس طرح پر بخاطر ہے: علیہ من علمه و شدہ و روعہ و صیانته دلیلہ و علمه احسانہ  
سیکون له في العلمشان حجیب و ذکر عنده دیوماً فصال اسکتو انتہ  
لتفیہ انتہ لتفیہ۔ یعنی ابن حرب کو حجیب امام ابو عینیف کو علم و درج اور استثنائے  
ذیں کا حال حملہ ہوا اور کئی لمحے عزیز بخش کے علم کے باوجود میں حجیب شان ہو  
گا۔ ایک روز آپ کے سامنے امام محمد رضا کا ذکر ہوا اور کئی لمحے خاصوں رو باتفاق  
حضرتے علامہ حبیب احمدی کے میں بخاطر ہے: لما مسلمان بن حبیب

کے مت میں مکا ہے : قلمابلخ شعبۃ موتہ استرجع و قال طفی عن  
النحوۃ فوراً الفلم اما افھم لاریون مثلہ ابیدا۔ یعنی ”جب شجہ کو اپ  
کی وفات کی خبر سنی تو اس طرح کے بعد کتنے بیک آج کو ذکر چنان علم مل جائیگی، اور  
اب اب کو ذکر کی تیاری نہ کس کی نظر میں حال ہے“ ۱۰

۱۱۔ محمد بن میمون بن بوقیع <sup>رض</sup> جواہر صحاح کے اعلیٰ شور سے  
یہ اور تقریب میں ان کی ثبت ثقہ، فاضل کے الفاظ لکھے ہیں۔ امام افہم کے  
شان میں ان کی شہادت خیرات الحسان کے محت میں اس طرح پرکھی ہے : و  
قال الحافظ محمد بن میمون لم یکن فی زمان ابی الحنفۃ اعلام  
ولَا فوج ولَا زهد ولَا اعرف ولَا افقہ مِنْ تَالِلَهِ مَا سَرَّنِی بِسَمَاعِ  
مِنْهُ مَا شَاءَ اللَّهُ دِيَنَار۔ یعنی حافظ الحدیث محمد بن میمون کہتے ہیں کہ امام  
اویسی کے زمان میں علم و ورع اور زیباد میں کوئی شخص ان سے بڑھ کر نہ تھا اور  
کوئی شخص علم و فقاہت میں ان کا مساوی تھا اس کی قسم مجھے ان سے ایک نیت  
کیں یہیں کی خوشی ایک لاکھ دینار کے مل جانے سے جو بھی زیادہ بھولتی ہے۔

دیکھو محدثین امام ابوحنیفہ سے احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
ذخیرہ کس قدر شاق تھے اور ان سے گئی ہوئی حدیث کی کتنی قدر کرتے تھے کہ  
ایک لاکھ اشرف کے مل جانے سے بھی ان کو زیادہ خوش ہوتی ہے۔

۱۲۔ عطاء بن ابی ریباح متوفی ۱۱۳ھ جو کبار تابعین سے ہیں اور جن کی  
تقریب میں ثقہ، فقیر، فاضل کے الفاظ لکھے ہیں اور اندھہ بھی میں  
لکھا ہے : هواحد الفقہاء والأشفیة و كان ثقة عالمات کی الحدیث  
انہت ابی الفتوحی جسکہ، اور آخر صحاح ستر کے اعلیٰ روات میں  
اب ایوبنی کی وجہ کی ۲۳۳ سال کے اندھی تھی، جو عزت کیا کرتے تھے

دیکھو دیکھو اسحق ہیں جن کی حدیث پر سندی تخفیف الامام کا درود مداری ہے اور  
بوقیع، اس بخاری امیر الحدیث ہیں۔ ان کا امام ابوحنیفہ کی نیازارت کو اپنی تیاری کے  
دوں میں باہر بیانا اور سائل مشکل چیزیں آمد کی نسبت آپ سے استفادہ کرنا امام  
صاحب کی فضیلت پر ایسی زیست دلیل ہے کہ جو مخالفین پر امام الجت چہے کیونکہ  
جب وہ محدثین اخن کو پڑے یا رکھ دیتے ہیں اور ان کے فل سے امام حبیب  
کی اعلیٰ خصیت کی شہادت ملتی ہے تو پھر غیر مقلدین امام صاحب کی خصیت سے کس  
طرح ایسا کرو سکتے ہیں۔ اسی وجہ سے :

وَ النَّفْلُ مَا شَهَدَتْ بِهِ الْأَعْدَادُ

۱۰۔ شعبۃ بن الحجاج : متوفی متلاudہ میں کی تعریف میں صاحب تقریب  
نے ثقہ، حافظ، متنقن کا ان الترمذی بقول یوسف الموصیفین فی الحدیث کے افادہ  
لکھے ہیں اور اس صحاح کے اعلیٰ روات سے ہیں۔ امام ابوحنیفہ کی ثبت ایک نیت  
کتاب المام معوق مسلم میں اس طرح پرکھی ہے : عن عیینی بن ادم قال  
کیان شعبۃ اذ اسئلہ عن ابی الحنفۃ اطلب فی مدحہ و کان یہ کہ  
الیہ ف کل عام طرفہ۔ عیینی یہ کہ بن ادم فرماتے ہیں کہ جب کبھی نام  
اویسی کی نسبت حضرت عمر سے پوچھا جاتا تو وہ بت بڑی تحریف ان کی کرتے  
تھے اور سر سال نیا خدا مام اویسی کو پھیا کرتے تھے۔ اور خیرات الحسان کے محت  
میں اس طرح پرکھا ہے : و قال شعبۃ کان والله حسن الفہم حجۃ الحدیث  
حیثی شنعوا علیہ بباہوا علم بدهیه و اللہ میقون عہد اللہ۔  
یعنی شجہ فوائیتے ہیں کہ اس کی قسم امام ابوحنیفہ نہایت تیری فہم اور تیری حافظ تھے لوگوں  
کے شان پر ایسی باتوں کی بنا پڑھن لیا۔ جن کو ان سے وہ زیادہ جانتے والے تھے  
آخر انہوں نے خدا سے ملنا ہے یعنی اس بھروسی کا بدلا اس وقت تھے کہ۔ پھر اسی

اک کی نسبت کتاب ام الموقن بدلا میں اس طرز پر بھی ہے: عن الحارث بن عبد الرحمن قال كنت أكون عند عطاء بن أبي رياح بعض خلفي، فلما جاءه أبوحنفية أوس له وادناه. يعني؟ غارش بن عبد الرحمن کتے ہیں کہ تم لوگ ایک دوسرے کے تجھے واسطے ساخت احادیث کے امام غفارین ابی رياح کے پاس بیٹھے ہوتے تھے کہ اتنے میں حب الانفیض؟ آجائے تو وہ ان کی وجہ قراخ کرایتے اور اپنے بہت زبرد تجلیتے:

وکیوں شخص کا اس کے نازد شاگردی میں ہی اس کی اس قدامت و درست کرے اور اس ادھی کوئی مسوول تاذیرہ ہو جکہ اپنے وقت کا ایک ستم امام و مقدامہ ہو جائے اس کو اپنے کمال میں شتمی ہونے پر کیوں مقتنلے انتہی گھیرد ہوتا۔

۱۲۔ فضیل بن عاص متوفی ۱۹۵ھ جن کی نسبت شتر، عابد، امام کے الشاطئ تقربہ میں لکھے ہیں اور رہنمی کے اعلیٰ روات سے ہیں۔ ان کی شماتت ام الحرام کی نسبت تہییش الصحیح کے مثال میں اس طرز پر بھی ہے۔ وی الخطب عن سعید بن معاذ قال سمعت يحيى بن مسعود يذهب في الفتنى إلى قول الكوفيين و يختان قوله من اقوالهم ويتبخ رايده من بين اصحابه۔ یعنی یحییٰ بن معین چو امام جرج و تدمیل ہیں کہ جوں کوئی بھی اس اصحابہ میں سید قطان کو سنایا ہے تھے کہ بعد ایام جوریت نہیں کرتے۔ ہم نے کوئی شخص امام الجبل سے زیادہ بیچارے نہیں لئا۔ اور ہم نے کوئی آپ کے اقول کوئی لیا ہے۔ رادی کتاب سے کوئی آن سیدہ فتویٰ میں قول کریوں ہی کی طرف درج کرتے تھے۔ اور پران کے قول سے امام ابوحنفیہ کے قول کو اختیار کرتے تھے اور آپ کے اصحاب سرف آپ کی ہی رائے پر عمل کرتے تھے۔ کتاب امام موفق بلدا صفات میں مردی ہے۔ عن یحییٰ بن معین سمعت یحییٰ القطان يقول حالاتا والله ایا عنینہ و سمعت امنہ و کنت والله اذا افترطت الیه عرفت في ویجهہ اندہ یکھی اللہ عز و جل۔ یعنی یحییٰ قطان فرماتے ہیں کہ بخدا میر ام

فہری، امام مجتبی کے الفاظ لکھے ہیں اور امام محمد بن عاصی کے اعلیٰ شیوخ سے ہیں۔ امام الحرام کی نسبت ان کی شہادت خیرات manus کے مخفوٰ ۳۲ میں اس طرز پر بھی ہے۔

وقال ابن عیینہ مارأت عبیقی مثلہ۔ یعنی "ابن عیینہ نے فرمایا کہ میری آنحضرت نے امام ابوحنفیہ جسیں کوئی شخص نہیں دیکھا؟" اور کتاب امام موفق بلدا صفات میں بھی ہے۔ عن یحییٰ بقوب المروزی سمعت ابن عیینہ و قوله العیکن

فی زمان ابا حینیۃ بالکوفہ رسائل افضل منه و اورع ولا افتته منه۔" ابن عیینہ فرماتے ہیں کہ امام ابوحنفیہ کے نزاد میں کوئی شخص ان سے افضل و اورع اور افتقر نہیں تھا۔

۱۳۔ یحییٰ بن سعید القطان متوفی ۱۹۵ھ جن کی تعریف تقربہ میں اور شتر، حافظ، امام افتودہ کے الفاظ سے لکھی ہے۔ وی الخطب عن یحییٰ بن معین قال سمعت یحییٰ بن مسعود یذهب في الفتنى الى قول الكوفيین و يختان قوله من اقوالهم ويتبخ رايده من بين اصحابه۔ یعنی یحییٰ بن معین چو امام جرج و تدمیل ہیں کہ جوں کوئی بھی اس اصحابہ میں سید قطان کو سنایا ہے تھے کہ بعد ایام جوریت نہیں کرتے۔ ہم نے کوئی شخص امام الجبل سے زیادہ بیچارے نہیں لئا۔ اور ہم نے کوئی آپ کے اقول کوئی لیا ہے۔ رادی کتاب سے کوئی آن سیدہ فتویٰ میں قول کریوں ہی کی طرف درج کرتے تھے۔ اور پران کے قول سے امام ابوحنفیہ کے قول کو اختیار کرتے تھے اور آپ کے اصحاب سرف آپ کی ہی رائے پر عمل کرتے تھے۔ کتاب امام موفق بلدا صفات میں مردی ہے۔ عن یحییٰ بن معین سمعت یحییٰ القطان يقول حالاتا والله ایا عنینہ و سمعت امنہ و کنت والله اذا افترطت الیه عرفت في ویجهہ اندہ یکھی اللہ عز و جل۔ یعنی یحییٰ قطان فرماتے ہیں کہ بخدا میر ام

ابن عینیہ کی بحث میں براہول اور ان سے بہت مائل تھے میں۔ اس کی قسم میں جس وقت آپ کے پیر و کو دیکھتا تھا تو اتفاق اور درج کے آثار بخوبی آتی تھی۔ ۱۴۔ حفص بن عبد الرحمن بن متوفی ۲۹۹ ھجری کو تقریب میں موقر عابد کہا گیا ہے اور فناقی والی والوادہ کے اعلیٰ شیوخ سے ہیں۔ امام علیؑ کی نسبت ان کی شادوت کتاب امام توفیق بدلہ کے منتظر میں اس طرح پڑھی ہے، قال حفص بن عبد الرحمن جالست افواج الناس من العلماء والفقهاء والنحدار اهل الفرج منه فلم اراحتاً افیهم اجمع لهذا الحال من زباق حنفیۃ۔ یعنی؟ حفص بنی فراتیہ ہیں کوئی نہ تحریم کے علماء، فتحما، زباق اور اہل درج کی بحث کی۔ بلکن ان تمام اوصاف کا کچھ ضمیر امام ابو عینیہ کے کوئی نہیں دیکھا۔

۱۵۔ حسن بن صالح کوفی متوفی ۳۶۹ ھجری کو تقریب اُفتہ فہرست، عابد اور ائمہ تھا جس کے اعلیٰ قاتل سے تھے۔ امام ابو عینیہ کی نسبت ان کی شادوت کتاب امام توفیق بدلہ کے ۲۹۹ میں اس طرح پڑھوی ہے: عن احمد بن عبد الله قال الحسن بن صالح كان العظيم قد تحدث عن الناس من الحديث والمسنون في عمل بالخط يوسف ثبت عنه عن النبي صل الله عليه وسلم وعن أصحابه وcompanionarum auctoribus محدث اهل الكوفة وفتواهيل الكوفة، شهيد الاتباع ما كان عليه الناس ببلده، وقال وكان يقول ان تك اب اللئم ناسخاً ومنسوقة اوان للحديث ناسخاً ومنسوقة وكان حافظاً لغسل رسول الله صل الله عليه وسلم الا خير الذي قبض علىه معاوصل الى اهل بلده۔ یعنی احمد بن عبد الله کوفی جواہر صحاح

تر کے اعلیٰ ذات سے ہیں۔ روایت کرتے ہیں کہ حسن بن صالح کتے تھے اسی امام ابو عینیہ کا ناسخ و مسروخ حدیث کی سخت تلاش ہی وہ درست تھے اور اسی حدیث پر عمل کرتے تھے جو انہیں تھے اور آپ کے محاب سے ان کو ثابت ہوئی تھی اور حدیث و فتویٰ ان کو تو کے سرف راست ہی نہیں تھے بلکہ ان احادیث کے جوان کے شر کے لوگوں کی عمل و کامیابی تھیں شدید الاتباع تھے اور کتنے تھے کہ جس طرح کتاب الشیعیں ناسخ و مسروخ آیات ہیں۔ اسی طرح احادیث کی ناسخ و مسروخ ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس عمل پر اپنے حافظ تھے جس پر آپ نے وفات پائی اور ان کے شہر کو ذمہ دینے پہنچا تھا؟

۱۶۔ جابر بن عبد الرحیم کوفی متوفی ۳۷۸ ھجری کو تقریب کو رو کے قاضی الفرقہ صحیح الكتاب اد ائمہ صالح تر کے اعلیٰ ذات سے ہیں ان کی شادوت امام ابو عینیہ کی نسبت توفیق بدلہ ۲۹۹ میں اس طرح پڑھوی ہے: عن موسیٰ بن نفس سمعت جابر بنی يقول صالح المدقی يقول عن اذالم احضر مجلس ایلی حنفیۃ و نیقول ایلی الزمہ ولا قطب عن محلہ فان ایلی نجتمع عنہ حماد قلم لیکن یفتح لنا من السلم ما كان یفتح له۔ یعنی جابر کتے ہیں کہ اگر بھی کسی و نام اب عینیہ کی بیس میں حاضر ہو تو ابھر کو حضرت غیرہ ویری طامت کرتے اور فرماتے کہ ان کی بیس اپنے اور الام کو سے اور کچھ غیرہ ویری طامت ہو کیونکہ امام حماد کی ندرت میں بھی جس ہوتے تھے میں جو اس اولم کے امام ابو عینیہ سے کھلتے ہیں۔ وہ امام حماد سے بھی نہ کھلتے تھے۔

۱۷۔ یاسین بن معاذ الزیارات: جو بقول امام وہبی منہ بخیران کرد کے کو رحمدشت فقیر امیتیوں سے تھے اور فیان ٹوی سے کچھ عسر پہلے فوت ہوئے تھے۔ توفیق بدلہ ۲۹۹ میں ان کی شادوت بھی امام ابو عینیہ کا نسخ و مسروخ

ہوئی ہے : عن وزیر بن عبد اللہ سمعت یاسین الزیارت بیکتہ  
وعنہ عظیمة، وہو دیصح باعلیٰ صوت و میقول یا ایہا الناس  
اختلفوا الی ابی حذیفة واغتنموا مجالسہ وخذ وامن علمہ فانکم  
لهم حالوا مثلہ ولن تجدوا اعلم بالحلال والحرام منه فانکم  
ان فقد تو فقد تم علماء کشیرا۔ یعنی ؟ ودریں عبد الشکر کے میں کہ  
میں نے شاپے کریں ازیارت نے مجھ میں ایک عظیم جماعت کے اندر رکھے  
پھر اگر کسما کے اسے لوگ تم امام ابوحنیفہ کی فرمادیں حاضر ہونا اور ان کی محفل میں میختا  
نمیت کھجوادیں سے علم حاصل کرو بیوی نکتم ان بیسی مجلس پھر حمل نہ کر سکے اور  
ان سے حلال و حرام کا بہت جانش والا کہی د پاس کوئے اپنے اگر اس وقت تم  
نے ان کھو دیا تو یہ سمجھو و کرم نے بتت علم کھو دیا۔

۲- حفص بن عیاث القافی اکونی متوفی ۱۹۷ھ جو شاعر، فقیر ہیں  
اور امام احمد و الحنفی بن راجح و داہی مدنی اور بیکی بن مین کے استاد اور صحاب  
کے اعلیٰ روات سے ہیں۔ ان کی شہادت امام ابوحنیفہ کی نسبت موقوف بلد  
بلد میں اس طرح پرمودی ہے : عن موسیٰ بن سلیمان الجوزی حافظ  
سمعت حفص بن عیاث یقول سمعت ابی حذیفة کتبہ و اثار  
خواریت اذکی قابل امنه ولا اعلم بما فسد و دیصح ف باب  
الاحکام منه وفي وایة محمد بن مدنی سماعة عن حفص  
یقول ابوحنیفة نادر من الرجال لہ اسمع بمثلاً قطفی فہمہ  
و نظرہ۔ یعنی : موسیٰ بن سلیمان کتبہ تھے کہ میں نے حفص بن عیاث سے  
ٹائے دہ فرباتے تھے کہ میں نے امام ابوحنیفہ کے کتب و اثار میں پس  
میں نے کوئی ان سے بہت صاف و ذکر قلب نہیں دیکھا اور حلال و حرام

احکام کا علم ان سے کوئی پایا ہے اور محدثین سعید کی روایت میں ہے کہ حفص فرماتے  
تھے کہ ابوحنیفہ بیکتہ بحال میں سے ہیں۔ میں نے کوئی فہم و نظریں ان جیسا برگزشتہ  
۲- وکیع بن الحجاج متوفی ۱۹۶ھ حرام شافعی و الحنفی میں کے اعلیٰ روات  
سے ہیں اور جن کی تعریف تقریب میں تقریباً رہ حافظہ، مابعد کے الفاظ سے بھی گنج ہے  
اور امر صحاح کے اعلیٰ روات سے ہیں۔ ان کی شہادت امام ابوحنیفہ کی نسبت  
کتاب امام کردی بلد امک ۹ میں اس طرح پرمودی ہے : عن علی بن حکیم  
سمعت وکیع یقول باقوم تطليبوں الحديث ولا تطليبوں تاویلہ  
وموتاہ وقف ذلك يضيع عمرکم و دینکم و دوست انت  
يجمع لى عشر فقة ابف حذیفة۔ یعنی "علی بن حکیم سے روات  
ہے کہ حضرت وکیع کتابتھے اے قوم تم دریث کی تو تلاش کرتے ہو، لیکن اسکے  
مبنی کی تلاش نہیں کرتے اور اسی میں اپنی طرف اور دین منان کر دیتے ہو۔ میں  
پاہتا ہوں کرام ابوحنیفہ کی فخر کا زیادہ نہیں تو دسوال حصہ بھی میرے پاس مچ ہو  
جائے" عن محمد بن طریف قال کتابتھے وکیع فقال یا لیها  
الناس لا یتفکر معنی سماع الحديث بخلافته ولا تفھوون حق  
تحال السوا اصحاب ابی حذیفة فیفسر الکشم اقاویله۔ یعنی : محمد  
محمد بن ابی طیف جو امام کشم و غیرہ کے اعلیٰ روات سے ہیں۔ کتبہ میں کریم وکیع کے  
پاس بیٹھتھے اور اپنے حدیث پڑھ رہے تھے۔ میں یہاں کیک فرانسے کے کارے  
وکیعیں صرف حدیث کا سُن لینا بغیر فرق کے کہیں فیدر ہو گا اور تمیں فہامت نہیں  
مال ہو گی جب تک کہ امام ابوحنیفہ کے اصحاب کی مجلس میں نہ جاؤ اور وہ تھیں  
اپنے امام کے اقوال کی تغیریز بتائیں۔ حضرت وکیع کے ان اقوال پر یخدر فرما کر ناظرین  
الحادف سے داد دیں کہ جو لوگ امام ابوحنیفہ ران کی فخر پڑھن وظیفہ رہتے ہیں۔

کے ناقص ہے اور جو لوگ امام محدث اثاث کی نسبت یہ بھروس کریں کہ انھوں نے  
ظاہر ہے وہ عوام کا لامع بیکجا تو ان سے محض زیادہ گمراہ ہے کیا قبیر مقدمین اس  
یخوار دین راست افسوسیں وکیت بن جڑا کی اس زیر دست تضادت سے بھی عبرت  
نہیں حاصل کریں گے ؟

۲۷۔ این ایف لیلہ بنی محمد بن عبد الرحمن متوفی ۶۸۰ ہجری کو تذکرۃ المحتاط  
بن اہل الدین ایضاً یا کیا ہے اور سن اور یہ کے اعلیٰ روایت سے باوجود کچھ امام ایضاً  
سے بوجہم صحری کے اکثر ان کے علمی مناقشہ برداشت تھے۔ تاہم انھوں نے امام  
یہاں کی افضلیت و افتیت پر جوشادت وی بیٹھے وہ امام سفری کی کتاب جلد ۲ کے  
روایت میں اس طرح پروردی ہے، عن علی بن الجعفر قال سمعت ابا یوسف  
یقول کتا مختلف اولاً ایں ای لیل فوقدت الی منہ مخطوطة کات  
الاختلاف الیه و جملت الاختلاف الی ایف حینہ فلقتی  
ابن ایف لیل فصال یادیقوب کیف صاحب فقلت صالح فصال  
لی الرمذہ فاند لئے تمثلم فقہاً و علمًا۔ دیغت: علی بن جده  
کتفیہ کریں کہ کیون نے ایسا یوسف کو سلبے وہ کہت تھے کہم سے ایں ای لیل کے  
پاس حدیث شنیدنے کو جایا کرت تھے کوئی حرج بھی نہیں نے ان سے کوئی سختی معلوم کی  
کہ جان کے پاس مانا ہو تو کرامہ ایضاً فہرست کے باس جلا انتیار کیا۔ کچھ عرصہ کے  
بعد جواب ای لیل سے سیری ملاقات ہوئی تو مجھ سے انھوں نے پوچھ کیا تھا کہ اے قبیر  
تیر صاحب کیسا ہے؟ تین نے کہا صالح ہے اس پر انھوں نے کہا کہ اپنے اخیر  
امتحن ازدری کیا کیونکہ تو ان جیسا مسلم و فقہیں کی کوئی دلیل نہیں گا۔

او رکھتے ہیں کہ حدیث کے بھتے تم کو فتویٰ دینے کے لیے امام ابو عینیہؓ کے قول  
او فتویٰ کیا حاجت ہے۔ وہ کام سُک راستی کا بکر ون کا فون کرتے ہیں جسراست  
دیکھنے کے لئے اپنے خلیفہ فرمادیا ہے کہ صالح حدیث بدول فتویٰ پر قید نہیں  
او صرف حدیث کی تلاش میں لگا رہتا اپنی اتفاقات ہے اور کو حدیث کے معنی  
مجھنے کے لیے علم فتویٰ کی خفتہ نہورت ہے اور وہ صرف امام ابو عینیہؓ اور اصحاب  
شاغر دوں کے دل سے جی میں ہو سکتی ہے؟ اور شریعت انسان کے ملائیں  
نکھانے ہے: و قال رجلٌ عند وکیع اخطاہ ابو حیفۃ فرجح و دکیع  
وقال من يقول هذا احالاً اذا اقبل هم اضل يخطو  
و عنده ائمۃ النقیم حکایی یوسف و محمد و ائمۃ الحدیث  
و عدد هم و ائمۃ اللئنۃ والعریبۃ و عدد هم و ائمۃ الزهد  
واللورج كالفضیل و داؤد الطافی و من کان اصحابیه مولاً له  
یکن لیخطو لانہ ان اخطاہ ردو للحق۔ یعنی: لیکن شخص نے کہیے  
بن الجراح کے سامنے کہ امام ابو عینیہؓ نے خطاب کی ہے اس پر آپ نے اس  
کو خشت فرمگی اور کہا کہ جو ایسا کہتا ہے وہ حواسات بکران سے جی بڑے ہے وہ  
کس طرح خطاہ کر سکتے ہے جس کے پاس افرغ قرشل امام ابو عینیہؓ و امام محمد و امام  
حدیث (جن کی تعداد بیان کی) اور امام راغب و ادیب (چھر ان کی تعداد بیان کی) اور  
اٹر زہد و دروغ مثل فضیل اور حدا و طالی موجود ہیں لیکن جس شخص کے اصحاب ایسے  
اشخاص ہوں وہ کبھی خطاہ نہیں کر سکتا کیونکہ لوگ اگر کوئی خطاب دیکھتے تو قرآن  
کو خواتمات کی اف موڑ کر دستے ہیں

کہ این مذہبی کتھے ہیں کہ ام ان س بالحدیث تھے۔ اور قواریہ کتھے جو کرم کو الفعل نے اپنے عانفہ سے بیٹھا ہوا درست کر رہا ہے۔ امام ابوحنیفہ کی نسبت ان کی شہادت کتاب امام موفق جلد ۲ صفحہ ۲۷۳ میں اس طرح پرروی ہے: عن صدقۃ سمعت جد الرحن بن مہمنی قال کت نقاۃ اللہ یہ است فرائیت سقیان الشوی امیر المؤمنین فی الملما و سقیان بن عیینہ امیر الملما و مشعبۃ عیار الحدیث و عبد اللہ بن المبارک صراف الحدیث و بحیری بن سبیل قاضی الملما و باحنیفۃ قاضی قضاۃ الملما یعنی: صدقۃ کتھے ہیں کہمیں نے جد الرحن بن مہمنی سے مُنایبے کردہ فضیلۃ حق کہمیں تو فضیلۃ کا ناقل ہوں۔ ہمیں نے سخیان آندری کو مکجاہتے کردہ علیہ میں امیر المؤمنین ہیں اور سقیان بن عیینہ امیر الملما و مشعبۃ عیار الحدیث و عبد اللہ بن مبارک صراف الحدیث اور بحیری بن سعید قاضی الاعلام اور ابوحنیفۃ قضاۃ الملما کے نامی قاضی ہیں۔

دیکھو اس شہادت سے امام ابوحنیفہ کی کس قد رفضیت ثابت ہوتی ہے کہ جن حضرات کی این تقدیمی نے اعلیٰ درجہ کی تعریف کر کے ان پر امام عظیم کو فوقیت دی ہے وجوہ حضرات میں ہر و سقیان و شیر و دین مبارک اور بحیری قیان بچائے خود امام ہمام کی افضلیت کی شہادت دے پچھے ہیں۔ دیکھو شہادت نمبر ۱، ۲، ۳، ۴، ۵ اور ۶۔

۲۳۔ عقان بن سیار القاضی متوفی اللادع جو کہ رئے مدینہ اور احمد بن ائمہ ائمہ کے اعلیٰ روایات سے ہیں۔ امام آبی عینیہ کی نسبت ان کی شہادت موفق جلد ۲ سلسلہ اس طرح پرروی ہے: عن اسحقی بن ابراہیم قال سمعت عقان بن سیار يقول مثل انسنیتہ مثل الطیب الحاذق یعنی

دواء محل داء۔ یعنی اسقی بن ابریم کتھے ہیں کہمیں نے عقان بن سیار کو ذرا سے جلبے کر امام ابوحنیفہ کی شال ایک غلیب ماذق کی ہے جو ہر ایک درد کی دو باشانے ہے:

۲۵۔ فضل بن موسی السینانی متوفی اللادع جو آخر، ثبت اور اسحق بن راجہ یہ کے اسانہ اور افر صاحب ستر کے اعلیٰ شیوخ ہے ہیں۔ امام ابوحنیفہ کی نسبت اس طرح پر شہادت دیتے ہیں موفق جلد ۲ صفحہ ۵: عن احمد بن بحیری الباهلی سمعت الفضل بن موسی السینانی يقول حکماً تختلف الف الشافعی بالحجاج والبغدادی فلم يكِن مجلس اعظم برکة ولا اکثر نعم من مجلس ای خیفۃ۔ یعنی احمد بن بحیری سے دوایت ہے کہمیں نے فضل بن بحری سے سہنابے دو فراتے تھے کہ ہم حجاج و عراق میں تھاں شاخ کی جگہ بیس ماڑھوڑے ہیں لیکن کوئی کلیس پرست بارکت اور فائدة من امام ابوحنیفہ کی مجلس سے پالی نہیں گئی۔

۲۶۔ زہیر بن معاویہ اکونی متوفی ۳، ابو جلقة، ثبت اور اصحاب کے اعلیٰ شیوخ سے ہیں اور یقول شیب بن حرب من دریفہ نہ سبیل بیس پڑے پڑے علائے حدیث سے اخڑا جیں۔ ان کی شہادت امام ابوحنیفہ کی نسبت موفق جلد ۲ صفحہ ۲۷۳ میں اس طرح پرروی ہے: عن خلاط الکون فی تھل جئت يوماً الى زهير بن معاويه فقال لي من اين جئت قلت من عند الى حنفۃ فقال والله لى جاست اياه يوماً اتفع ذلك من مجالسی شہرگا۔ یعنی؟ خلاط کوئی بو رندی کے ذات سے ہیں کہمیں کہمیں ایک دن زہیر بن معاویہ کی نہادت ہیں خاطر ہوا انہوں نے مجھے فریا کیاں سے آیا ہے؟ ہمیں نے لیا کہ ابوحنیفہ کے یاں سے آیا ہوں۔ اس پر اپنے

فولیا نہ لکھ تیرے یہ ابو عینہ کی ایک دن کی مجلسی سیری ایک معین کی مجلسی سے  
بہت قابلہ و مناسبے۔

۲۰۔ این التسال عینی محمد بن سیع الحنفی متوفی ۱۷۳ھ جو کذکے کبار محدثین  
اور شام ابن عودہ کلام شگردوں میں سے ایسے واعظوں تاشیرتے کر بقول  
امام ذہبی صدر رہمہ اللہ علیہ میران ایک دفعہ مخصوص نے جو علمیہ باوقوف کر شدید کی مجلسیں ہیں وہ  
کیا قوام پوشی کی معاالت طاری ہو گئی۔ ان کی شہادت اپنے ہمدردانہ العینیہ کی  
نسبت کتاب مام موقق مدد ۲۷۹ میں اس طرح پروردی ہے، عن صحیح  
ایوب العایدہ سمعت ابن السالاۃ قبول اقتداء کو فہمہ اربعہ متفقین  
الشوری و عالیہ بن المنول و خالد الطافی صاحب الیحتیفہ و ابوبکر  
النهشل و حکیم جالی ایا احتیفت وحدت ہند۔ دیھنیت صحیحیت  
ایوب عایدہ مام سلمہ والباداۃ کے اعلیٰ روایات سے ہیں کہتے ہیں کہ میرتے  
ازن حاکم کو فرماتے تھے کہ کوئی کوئی کے پاروں توں یعنی سفیان ثوری و عالیہ  
بن مخول و خالد طافی اور ابو عینہ مثل امام العینیہ کی مجلسیں ہیں میٹھے اور ان سے  
دیدت کوئی نہیں۔

۲۱۔ ۲۲ مَحْيَمُوعی شہادت: من دریزیل پائیج بکرے محمد بن کیو اندر  
صحابہ کے اعلیٰ شیوخ ہے ہیں۔ ان کی شہادت امام ابو عینہ کی نسبت  
امام کوئی مدد ۲۷۹ میں اس طرح پرستول ہے؛ ذکر المسحالی عن  
شداد بن حکیم عن زفر قال کبر المحدثین مثل ذکر یا ب  
ایوب زادۃ و عیۃ ایاماث بن سلیمان واللیث بن ابی سلیمه و مطری  
بن طریف و حصین بن عبد الرحمن وغیرہم رخالقویون الیہ ویکیہ  
عما ناجهم من المسائل وما اشتیه علیہم من الحدیث۔ یعنی "حافظ"

عبد الحکیم سمانی متوفی ۱۷۳ھ جو بڑے حدیث و مورخ ہیں کہتے ہیں کہ ذوقتے کا  
ہے کوئی بڑے بڑے محدثین شاذ کریاں ایں زائدہ (متوفی ۱۴۲ھ) عبد اللہ بن سیان  
(متوفی ۱۴۲ھ) لیث بن ابی سلیمان (متوفی ۱۴۳ھ) معرفت بن قرافی (متوفی ۱۴۳ھ) محدثین  
بن عبد الرحمن و مختاری ۱۴۳ھ دھیر ع منتف وفاتات میں امام العینیہ کے یا سے جلتے  
او اُن سے وہ مسائل پر پچھہ جان کو پیش آتے او اُن شبہات کو حل کرائے تو  
حدیث کے متعلق ان کو حکوم ہوتے تھے۔

۳۳۔ ایاسفیان بن سعید بن بھیلی الہبیری متوفی ۱۷۳ھ جو اعلیٰ بن راہب کے  
اسانیدہ اور امام بخاری و ترمذی کے اعلیٰ روایات سے ہیں۔ ان کی شہادت ایام  
العینیہ کوئی بلده متن میں اس طرح پروردی ہے: عن ابن ابی شیخ  
سمعت ایاسفیان بن بھیلی الحمیریجا الواسطی يقول انه حسن الامة  
تهییله مالک بن تھیله و لاحد من كشف الماء مثل الفتنیة و قدس  
الاخادیت المیہستہ۔ یعنی ایاسفیان فرماتے تھے کہ ابو عینہ ۲۷۹ میں اس امت  
کے بڑے اہم تھے مسائل فقرتے حل کرنے اور احادیث بہر کی تفسیر کرنے میں  
کوئی بان کو حاصل ہوا ہے وہ کسی کو میل میں ہوا ہے۔

۲۲۔ دھنس بن مشمیل الحنفی متوفی ۱۷۳ھ جو احمد، ثابت اور اب  
سماج سنت کے اعلیٰ شیوخ ہے ہیں۔ ان کی شہادت امام ابو عینہ کی نسبت  
امام کوئی مدد ۲۷۹ میں اس طرح پرستول ہے؛ ذکر المسحالی عن  
شداد بن حکیم عن زفر قال کبر المحدثین مثل ذکر یا ب  
ایوب زادۃ و عیۃ ایاماث بن سلیمان واللیث بن ابی سلیمه و مطری  
بن طریف و حصین بن عبد الرحمن وغیرہم رخالقویون الیہ ویکیہ  
عما ناجهم من المسائل وما اشتیه علیہم من الحدیث۔ یعنی "حافظ"

کو ان کو امام الیخیش نے میدار کر دیا اور قام امور کو واضح اور بیان اور تصریح کر دیا ہے۔  
 ۲۵۔ یحییٰ بن ادم تو فی ۲۳۷ھ میں کی تقریب میں اُنہوں نے حافظ  
 فاضل کے الفاظ سے تعریف کی گئی ہے اور اُنہوں نے مصالح کے واتاں سے میں امام  
 اُنہم کی نسبت اس طرح پر شہادت دیتے ہیں۔ کوئی جلد ۲۶۔ یحییٰ  
 محمد بن المهاجر صفت یحییٰ بن ادم نے قول اجتہاد فی القتد  
 اجتہاد اللہ و سبق الیه احمد فہدی اللہ سبیلہ و طریقت  
 و انتفی الشاعر والعام بعلمہ۔ یعنی! محمد بن معاویہ کرتے ہیں کوئی نہ  
 یحییٰ بن ادم کو کہتے ہیں کہ امام الیخیش نے فتوکے پارہ میں ایسا اجتہاد  
 کیا کہ ان سے پڑے کسی سے میں ہو سکا اور فداۓ ان کا اجتہاد کا راستہ بتا  
 دیا اور غاص و عام ان کے علم سے مستقید ہے۔ چھڑا کے جلد ۲۶ متنائیں  
 ہے: عن یحییٰ بن ادم قال سکان جریں بن معاویۃ قمین الکبیر  
 الکوفہ فی الحدیث والفقہ اذ اذکون عظیماً و مدحہ فقلت له  
 ملاک اذا ذکرکن عذر لتم تقدیم مثل هذا قال لآن منزلة  
 ليست كمنزلة غير فیما انتفع به الناس فاخصه عنده  
 ذکرکه لیز غب الناس فی الدعاء له۔ یعنی؟ یحییٰ بن ادم کہتے  
 ہیں کہ جریر بن مناویہ جواہر محدثین و فقہار کو فرماتے۔ جب امام ابو منیف  
 کا ذکر کرتے تو ان کی عظمت فاقہہ برکت اور تعریف بھی فرماتے۔ یہی نے کہا کیا  
 باعث ہے کہ جب کسی اور شخص کا ذکر کرتا ہے تو آپ اس کی ایسی تعریف نہیں  
 کرستے۔ فرمایا اس یہے ہے کہ ان کا راجب اور دعا کی طرح خوبی ہے کہ ان کی  
 کتابوں سے خوبی کا نوع علم پہنچا ہے اس وجوہ سے میں ان کے ذکر کے  
 وقت بالخصوصیت درج کرتے ہوں۔ تاکہ لوگوں کو ان کے لیے دُخان کرنے کی ہفتہ بودہ

کتاب موقق بلده ۲۳۷ھ میں بروی ہے: عن اصحاب بن الجی اسرائیل صفت  
 یوحنا بن ادم قال اتفاق اهل المقاد و الیصر انتہ لشونیکن احمد افادہ  
 من الجی حدیثہ۔ یعنی: «الحق بن اسرائیل کہتے ہیں کہ میں نے یحییٰ کو  
 کہتے ہیں کہ اہل فتوک و اہل سیرت نے اس بات پر اجماع کیا ہے کہ امام  
 ابو منیف نے فتوہ کا درکار فیض جمیں ہوا ہے»  
 عن یحییٰ بن اکثر صفت یحییٰ بن ادم نے قول سکان کلام  
 الیخیش فی القتد یاہ و نوکھان دشیہ شی و من امر الدنیا  
 لئے یقند کلامہ فی الافق کل هذہ الفتاوی مع کثیر حادہ  
 و متفقہ۔ یعنی؟ یحییٰ بن اکثر سے جو ترجیحی کے واتاں سے ہیں۔ فرماتے  
 ہے کہ میں نے یحییٰ بن ادم کو فرماتے ہیں کہ فتحیں امام ابو منیف کی کلام  
 اُن خدا کے لیے تھیں مگر اس میں فراہمی شاہرا کسی دُنیاوی امر کا ہوتا تو ان کی  
 امام بادی و ادن کے سبب سے حاصل ہو اُنھیں بیان کرنے والوں کے اطراف  
 انساف نام میں اس طرح ہمہ رکن باری دہراتی۔ سبی کو اب سیلی ہے؟  
 ۳۴۔ میزید بن هارون موقق ۲۳۷ھ میں کی نسبت تقریب میں ثبت  
 یعنی، عابد کے الفاظ سے گئے ہیں اور نہ ہمیں میں احمد الاعلام الخاطل الشیر  
 الحابہ افداۃ الصاحر کے ملی وفات سے ہیں۔ امام الیخیش کی نسبت ان کی شہادت  
 ماموقق بلده ۱۹۱میں اس طرح پر بروی ہے: عن احمد بن اسٹعلیل  
 الصدادی صفت یعنی میں بن ہارون سسل میں بحل للریحل  
 ای یقنتی فطال اذ احکام مثل ای حدیثہ قال فقیل لہ یا بالحالہ  
 اول مثال هذہ افتال ضم واکثر من احمد افقة  
 مدد ولا اروع منہ۔ یعنی؟ احمد بن دادی کہتے ہیں کہ میں بن ہارون سے

لهم ابْحِرْنِي كَمْ يُولِّ ادَانَ كَعَابِيلَ كَدِيجَةِ بَيْ سَهَلْ بْوْسَكَتْ بَيْ ادَرْ  
كَبْ فَقَرْ حَذِيرْ كَوْتَارَتْ سَهَجَةِ وَالْقَابِيلَ زَرْدَزَرْ بَيْ بَيْ.  
٣٤- يَحِيَّيْ بَنْ مَعِينْ مَوْتَىٰ ٢١٠ جَاهَمَّ بْنَ مُحَمَّدَيْنَ كَهَلَلْ بِشَجَاهِيْنَ ادَرْ  
جَنْ كَنْسَتْ تَقْرِيْبَيْ أَثْقَلْ، حَاطَّ، مَشْوَرْ نَامَ اطْرَاعَ وَالْعَدْرَلْ بَحَلَّيْهَ.  
اَمَمَ الْبَعِيشَيْرَ كَلْ فَقَرْ كَعَرْفَيْيَيْنَ اَنَّ كَشَادَتْ خَرَاتْ اَحَانَ كَمَسَّتْ مِنْ اَسَ  
طَرْ بِرْ بَحَلَّيْ بَيْ. قال الْإِمَامُ الْحَافِظُ النَّاقِدُ يَحِيَّيْ بَنْ مَعِينْ الفَقِيهُ  
اَرْبَعَةُ الْيَوْمَيْنَ وَسَفِيَانُ وَمَالِكُ وَالْأَوْزَاعِيُّ وَعَنْهُ الْقَرَوْةُ عَنْهُدَى  
قَرَاءَةُ حَمْزَةَ وَالْفَقِيهُ فَقَهَ اَلْ حَنِيفَةَ عَلَى هَذَا اَدَرْكَتْ اَلْتَاسَ  
يَهِيْنَ؟ اَمَّا الْمُحَمَّدَيْنَ بَنِيْنَ فَلَمَّا تَيْمَ كَفْتَدَارْ جَارِيْنَ، الْبَعِيشَيْرَ، سَقِيَانَ، بَلَكَ  
اوْنَاعِيَ، اوْكَكَأَقَادَةَ يَمِّسَ لَزَدِكَ قَرَاءَةُ حَمْزَوَكَيْ بَيْ. اَوْرَفَقَهَدَ الْمَعْنَيْشَيْرَ كَلْ  
اوْرَسَسَ اَسَرْتَامَ لوْگَوْنَ كُوْبَا يَا يَا هَيْ:

دریں اس پر اور دوسرے پر  
دیکھو امام عین نے تمام فہار و مقدمہ میں پر امام صاحب کی کس طرح ترجیح دی  
ہے اور امام شافعی متوفی ۲۰۳ھ کو تجوہان کے زمانہ میں تھے فہار میں شمار ہی نہیں کیا۔  
۳۸۔ عَلَى بْنِ عَاصِمٍ مُتَوْفِي ۲۱۱ جِيلَانُ الْأَمْمَادِ وَابْنِ الْمَدِينَيِّ كَاسَطَه  
اور اپداؤر، ترمذی اور ابن ماجہ کے اعلیٰ ذات سے ہیں اور بقول ترمذی تیر میں از  
سے تراوید آدمی ان کی تبلیغ میں ناطق ہوتے تھے: امام ابوحنیفہؓ کے حق میں ان کی خلاف  
کتاب امام موفق جلد ۲ میں اس طرح پروردی ہے: عن ابا الفباس سمعت  
علی بن عاصم یقول لو وزیر علم ای حینقت اهل زمانہ لرجیح  
علم ای حینقت۔ یعنی؟ علی بن یحییٰ فرمایا کرتے تھے کہ اگر امام ابوحنیفہؓ کے علم  
کے ساتھ وزن کیا جائے تو امام ہمام کا علم ان کے علم پر غالب آجائے؟  
عن مح مدین المهاجر سمعت علی بن عاصم یقول

پہچا آئی کہ فتویٰ میں کوئی کوئی شخص مجاز ہو سکتا ہے۔ فرمایا جو کہ امام ابو عینیہ جیسا ہر کسی نے کہا اے ایسا نہ آپ ایسا کہتے ہیں۔ انھوں نے کہا ان یہکہ اس سے پڑھ کر ہم نے کوئی شخص امام ابو عینیہ سے افرا و اور بع نہیں دیکھا۔ اور کہ دری میلہ اے، حملہ میں اس طرح پرمودی ہے: عن عبد الله بن ابی لبید قال سَكَّانَتِهِ بَرِيزِيدٌ بْنُ هَارُونَ فَقَالَ الْمُتَهَجِّدُ عَنْ أَبِرِ ابْرَاهِيمَ فَقَاتَ رَجُلٌ حَدَّثَنَا عَنْ عَلِيٍّ السَّلَامَ فَقَاتَ بَرِيزِيدٌ يَأْخُذُ مِنْهُ تَقْسِيمَ قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَمَا تَصْنَعُ بِالْمَحْدِيثِ إِذَا هُنَّ تَفَهَّمُهُنَّا وَلَكُنْ هُمْ كُمَّ لِلْسَّمَاعِ وَلَوْ كَانُتْ هُمْ كُمَّ لِلْسَّمَاعِ لَنَظَرُهُمْ فِي كِتَابِ الْإِمَامِ وَأَقْوَابِهِ فَرَجَحَ الرِّجْلُ وَأَخْرَجَهُ عَنْ مَحْلِهِ۔ یعنی "ابن الہبیہ کہتے ہیں کہ ہم بزرگین باروں کے پاس بیٹھے تھے کہ بزرگ نے کوئی قول ادا کیم بخوبی سے روایت کیا اس پر کیکش بول آئا کہ ہم کو تو رسول علیہ السلام کی حدیث چاہیئے اس پر بزرگ نے فرمایا کہ اسے امنی یعنی تو قول رسول علیہ السلام کی تغیری ہے اور تو حدیث کو کیا کوئے کا جب اس کے مبنی کو کبھی بھی سکتا رہیں تھا اسی بہت تصرف روایات کے مبنی کی طرف متوجہ ہے اگر تھاری بہت علم کی بڑات مسروج ہو تو امام ابو عینیہ کی کتابیں اور ان کے اقوال کو دیکھو۔ پھر اس کو سکھت نہیں کر سکتے۔ حقیقت کا اپنی مجلس سے ان کو نکال دیا یہ

اقویل الہ حنفۃ قفس الصلوٰۃ فعن لم ینظر فی اقویلہ احل بجهله  
الحرام وحرم الحلال دضل الطریق۔ یعنی: محمد بن جابر سے ذات  
بے کوئی تعلیم نہیں ملے اور قرآن اور احادیث حقیقت کے اقوال  
علم کی تفسیر ہیں۔ پس خوش ان کے اقوال میں مکمل و دیکھ و مایمتی جمالت کی وجہ  
سے حرام کو حلال اور حلال کو حرام کر کے اسلام کے راستہ کو گردیتا ہے؛

دیکھو اس پیشوازے محمد بن حنفۃ نے کیا طریق فیصلہ کر دیا ہے کہ اخبار اہل حدیث  
ام اہل حدیث کے سفر تاوی کے لیے خوش رکھا ہوا ہے اور اس میں تلفظ  
سائل کے حوالہ بلا ملاحظ اقوال امام اہل حدیث کے خود خود دیکھ دیجئے جاتے  
ہیں وہ بالکل ناجائز کارروائی ہے کیونکہ اس اوقات عدم خاتمت کی وجہ سے حرام کو  
حلت اور حرام کو حرام کا ختنی دے کر جیب کر رکھا چوتا او اٹکلا کا مصدق بتانا پڑتا ہے۔

۳۹۔ ابو عاصم النبیل متوفی ۱۲۱ھ میں کی تعریف میں صاحب تعریف  
نے ثقہ، ثبت کے اتفاقاً لکھے ہیں اور انہیں صحیح کے ذات سے ہیں امام اہل حدیث  
کے انفراد ہوتے کی شہادت اس طریق پر دیتے ہیں۔ کتاب کو رتی جلد اما ۱۱۶  
عن بشیں بن یحییٰ قتل لابی عاصم النبیل ابو حنفۃ افہم ام  
سفیان قال هو والله افتقد من ابن حجر عیج ما رأیت عینی رحباً  
مشهد اشد اقتداء على الفقہ۔ یعنی بشریں بھی سے روایت ہے  
کہ امام اہل حدیث نبیل سے پوچھا گیا کہ قاتمہت میں اہل حدیث برکت کوئی توڑی؟  
آپ نے کہا بخدا اوصیہ قابن برکت سے میں افتقر ہیں (جو کہ میں فیض محمد تھے)  
میں نے اپنی آنکھ سے آپ میسا کوئی شخص نہیں دیکھا جو فتح پرالی زبردست  
قدرت رکھتا ہو۔“

۴۰۔ عبد العزیز بن ابی رواد متوفی ۱۵۹ھ حجاج بن جاری اور سُنی

اریم کے اهل شیرق سے ہیں۔ اور تقریب میں ان کو صدوق، عابدِ الحکمیا ہے۔ ان  
کا قول ہے: اہل کلم کی نسبت خیالتِ انسان کے محتوى میں اس طرح پر بکھا ہے: وَقَالَ  
الْمَاظِنُ عَبْدُ الرَّزْقِ بْنُ أَبِي رَوْدَةَ مِنْ أَهْلِ ابْيَاضِنَةِ هَنْدِ سَنِي وَمِنْ  
أَبْصَنِهِ فَهُوَ مُبْتَدِعٌ وَقَدْ رَوَيْتَ بِهِ تَوْبِينَ النَّاسِ أَبْوَ حَنْفِيَةَ  
فَمِنْ أَحْبَبْتَهُ وَتَوَلَّتَهُ، عَلِمْتَ أَنَّهُ مِنْ أَهْلِ السَّنَةِ وَمِنْ أَعْصَمْهُ عَلَيْنَا  
أَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْبَدْعَةِ۔ یعنی؟ عبد العزیز ابن رقاد فرماتے ہیں کہ جو شخص  
ام اہل حدیث سے محبت رکھتا ہو تو اس کی وجہ سے اور جو ان سے لکھن رکھتا ہو تو  
مبتدع ہے۔ ایک روایت میں یہ ہے کہ تم میں اور لوگوں میں امام اہل حدیث کا محوال  
ہے جو ان سے محبت اور ودعت رکھتا ہو ہم اس کو اہل السنۃ سمجھتے ہیں اور جو  
ان سے لکھن رکھتا ہو ہم اس کو اہل بدعت قرار دیں گے۔

وقال ابراہیم بن معاویۃ الصنفیں من قسم اللئام حب اب  
حنفۃ و قال حکان یصف العدل و يقول به و میں للناس سبیل  
الصلوٰۃ ووضع لهم مشکلاتهم۔ یعنی؟ ابراہیم بن معاویۃ کا قول ہے  
کہ سذنت و مجاہدت کا کمال امام اہل حدیث کی محبت سے ہوتا ہے اب تک ہے اب تک  
مدل بیان کر دیا۔ اور اس پر فتویٰ دیا اور لوگوں کے لیے علم کا راستہ بتا دیا اور ان  
کی تمام مشکلات کو اسان کر دیا ہے۔  
و مکھواران پیشوازے محمد بن حنفۃ نے قواس بات کا فیصلہ ہی کر دیا ہے کہ حضرت  
ام اہل حدیث سے لکھن رکھنے والا شخص برگزائل ثابت سے شہیں بکریہ موقی فرقہ سے ہے۔  
۴۱۔ عبَدُ اللَّهِ بْنُ دَافِدَ الزَّيْنِ مُتَوَفِّى ۱۲۱هـ ثَقَةٌ، عَابِدُ اَدَمَ  
بْنَ جَارِي اَوْ سُنِّنَ اَرِيمَ كے روایت سے ہیں۔ ان کی شہادت امام اہل حدیث کی  
نسبت تبیینِ الحجج کے مسئلہ میں اس طرح پر مروی ہے: روی الحطیب

مکتبہ عروق جلد اسٹ میں بھاپے : ہو مکنی بن ابن اہیم البیضاوی امام  
بلطف دخل الکوفہ ۱۲۰ھ ولزم ابا حینیۃ و سمع منہ الحدیث  
والفقہ، و اسکرہنہ الرایۃ و حکام بحث ابا حینیۃ حتا شدیداً.  
یعنی ؟ یعنی بن اہیم بیان کو فرمیں ہو کو فرمیں ستھیں و افضل ہوئے  
اور امام ابوحنین کی بحث اختیار کی اور ان سے حدیث و فخر شنی اور اکثر ان  
سے روایت حدیث کی۔ ان کو امام مدرج سے بحث بحث تھی۔

۳۳۔ خلف بن ابوبالعامري متوفى ۱۵۰ھ وفق تصریحات امام ترمذی  
کے روایت سے ہیں۔ امام ابوحنیفہ کی نسبت ان کی شہادت امام موفق کی کتاب بیان  
ستک میں اس طبق پڑھتی ہے۔ عن وهب بن ابراهیم القاضی قال  
خلف بن ابوبالاعظیم کثت اختلاف الی محجالین العلماء فربما سمعت  
شیئا لا اعترف ممناه فیهمتی ذلك فاذ انصرفت الی مجلس الحجۃ  
سألتهم عما كانت لآخرته فیفسرلی ذلك فدخلت فی قابی من میانہ  
وقد فیینہ النور۔ یعنی؟ خلف بن الوب کتے ہیں کہ میں کلتفٹ علاوہ اک  
مجلس میں حاضر ہوتا تھا اور سبیت باشیں الی سنت تھا جن کے معنی نہ پہچانتا تھا۔  
جس سے مجھ کو غلطیں جاہل ہوتی تھیں۔ پس جیسا میں امام ابوحنیفہ کی تصریح میں  
آناؤ روان سے اس کے معنی دریافت کرتا تو آپ کے بیان اور تفسیر سے  
پیرے دل میں راشنی واخنل ہو جاتی۔

۲۳۔ علی بن الحدیثی ترقی مسلمان اسٹاڈیز بخاری جن کی نسبت تاریخ  
ترقبہ نے تھا ہے۔ لفظ ترقی، تہمت، امام، علم اہل حضروں بالدرست و علم  
میں قال ابوخاری ما استعمرت نفسی الا عنده راجحہ یہ رہے لفظ امام میں حوصلہ  
حدیث میں اپنے ناد کے کل محمد بن سے علم تھے۔ حقیقت کو بخاری نے کہا کہ

جزات الحان کے ملتامیں ہے : وقبل بعض الائمه مالک تھی  
بایعینہ عہد ذکر بمدح حون غیرہ قال لان مستلزمہ لیست کمزورہ  
غیر فیما انت الناس بعلمہ خاصہ عہد ذکر لیں یعنی اللہ سے  
بالدعا له . یعنی ! بعض اماموں کو حرام ابوحنیفہ کی تعریف کرتے ہیں کہ انکی کو اپنے  
کی اس قدر تعریف کیوں کرتے ہیں جو درسرے اماموں کی نہیں کرتے فرمایا اس  
لیے کہ ان کا ابتداء دوں کی طرح نہیں ہے کیونکہ ان کے علم تے وکوں کو پرفاوئی پہنچایا  
جے . پس اس لیے ان کے ذکر کے وقت تحریکت سے ان کی تعریف کرتا  
ہے تو کوئی کلام کے لئے نہ کہا جائے

۳۲۔ مکن بن ابراهیم متوفی ۲۱۵ھ جلائق بیت او وصال رت کے محل ذات سے ہے۔ ان کی شہادت امام الرطبه کی تسبیح تین صدیقہ مسکلہ میں اس طرح پر مرقوم ہے۔ روای الخطیب عن استغیل بن محمد  
فارسی قال سمعت مکن بن ابراهیم و ذکر ابا حنفیۃ فقال حنان  
لهم اهل زمانہ۔ یعنی: استغیل فارسی کے ہیں کوئی نے علی بن ابراهیم  
امام الرطبه کے ذکر میں دستا کر آپ اپنے تمام الیاذت سے زیر اذکار

میں نے اپنے نفس کو بخیر ان مدینی کے کسی پاس حفظ نہیں سمجھا) امام ابوحنینؑ کی حق  
میان کی شہادت غیرات الحسان کے مکمل میں اس طرح مرقوم ہے: قال الامام  
علی بن الحنفی ابوجعینۃ روى صنعت الشورى وابن المبارك و محمد  
بن زید و هشام و وكيع و عباد بن العوام و حفص بن حون و هشام  
فتنة لا يناس بعد. دعفه: علی بن حنفی نے قریباً يدھ کو ابوحنینؑ سے  
ستیان ثوری اور عبد اللہ مبارک اور عباد بن زید اور هشام اور وكيع اور عباد بن  
العلوم اور حضرت مسیح موعودؐ کے سب پیشوائے محدثین اور ائمہ حجاج اور  
کبوتری خرجنی (روايت حدیث کی راوی و لفظہ) لا يناس بعد۔

دیکھو اس شہادت اور عباد بن مبارک کے ہی اعلیٰ اساتذہ کی شہادت نے کیے  
صرف اس طبقت کو دیکھے کہ امام ابوحنینؑ کی ثقابت میں کوئی بھی احتمال نہیں ہے  
اور ان سے سلسلہ حدیث نے روایت کی ہے۔

۵۴۔ امام اسحق بن راهویہ متوفی ۲۳۷ھ میں کوئی تحریب نہیں  
ثمرہ، حافظ، مجتبیؓ کیا ہے اور نہ بہبیں میں بھلبے کہ امام احمد نے فرمایا ہے  
کہ میں اسچی کافی نہیں ہانتا اور وہ ہمارے نزدیک مدرسین سے ہیں اور انہیں  
صحاح کے علی شور خسے ہیں۔ امام ابوحنینؑ کی ثقابت ان کی شہادت کتاب  
امام مونق مدد ۲۷۵ میں اس طرح پرروی ہے: عن علی بن اسحق بت  
براهیم الخطاطی صحت اتفاقی قول مارايت احد اعلم بالاحکام و  
القضايا من اصحابنا - یعنی؟ علیؑ کیتھی میں کہیں نے اپنے باپ اسحق  
بن ابراهیم بن راہویہ سے نسبت کر دیتے تھے کہیں نے ابوحنینؑ سے احادیث  
وقصایا کا اعلم کوئی نہیں دیکھا۔

۵۵۔ عبید الدین اس باسط مرتضیٰ شفیع اور ابن ماجہؓ کے شفیع

سے ہیں۔ امام ابوحنینؑ کا سید الفتن، جو تسلیم کرتے ہیں جنہوں کتاب مونق مددؓ  
میان میں اس طرح پرروی ہے: حدیثی عبید الدین اس باسط قال حسان  
ابوحنینؑ سید الفتن، اول و مسلم و مصنف فی دینه الاحسان و باعث  
شر، یعنی؟ عبید الدین اس باسط فرماتے ہیں کہ امام ابوحنینؑ تیس الفتن رکھتے۔ اور انہوں  
درین میں آپ کی نسبت جو نظریہ میں کرے وہ عائد یا اشارہ کیجا ہے کہ  
الغرض ہم کہاں تکہ امام ابوحنینؑ کی ثقابت اگر صحیح تھیں کہ شہادتیں پیش کرئے  
جائیں یہ تو یہک جزو تکہ الکار رہے۔

ابن نافعؓ نے خود ہی مجھ سکتے ہیں کہ ان ۲۹ زیرِ است شہادتوں کے کس  
مراحت سے نام اکابر ابوحنینؑ کا سید الفتن، کامل الاجتہاد ہونا ثابت کر دیا ہے  
اور کہ الفتاوی و درع اور نہادہ میں آپ سے پڑا کہ کوئی شخص نہیں۔ اور آپ کو  
نیم المذاہت تھے کہ آپ سے علم و فناں متعلق تذائق فیض کر کر حاصل کیا اور ربنا  
الاکابر محمدؓ تھیں آپ ہی سے مکمل مسائل میں مدد و دلیلے اور آپ کے ہی قول پر فتویٰ  
دیکھتے تھے اور آپ اپنے اہل زندگی میں اعلم و اغفار و اغفار و افضل من اکابر تسلیم  
کیے جاتے تھے اور فتحوار و محدثین نے فیض کر دیا تھا کہ علم و فنا کا حاصل ہونا اسی شخص  
کو مفترض و مکتابت کہ جس کو آپ کی کتب اور فتاویٰ میں نظر پڑے اور آپ کے شاگردوں  
کی میں ہیں یعنی کہ اس کو فرمائیں ہو اور محدثین نے یہ بھی مان لیا تھا کہ کوئی دعا  
فوش و محنت ہے، کوئی بدبیت (نقیر)، لیکن امام صاحب ہی کو وہ دو دباؤ ہے  
ہیں۔ جن کو یہ دو توں منصب حاصل ہیں اور کہ امام صاحب کا حاصل ایسا یا حدیث  
پڑھتا تھا جو محنت کے بیزان میں پوری اُتری ہوں اور جن کے دو اُوچے سبکے  
عادل و لطف بڑوں اور جن پر آنحضرتؐ ملی رسول مقبولؐ اور شفیع۔ راشدین کا یہوا ہو۔ آپ  
وہ شخص دشمن الانصار سے ہو جو اسی زیرِ است شہادتیں دیکھنے کے عین پیشی

امام کے علم و فضل اور فرقہ و اجتہاد میں کلام گرے۔ ہم سیاں محمد علیم حیدر آبادی سے پوچھتے ہیں کہ ایمان سے بیناہ تھا یا کہ کس کو؟ انکے حمد و شکر میں اور خواص ارشاد میں کوئی امام حسین کے اجتہاد پر اصرار ہے؟ ایک سیاہ ٹبلوٹ ہے یا نہیں؟ کیا اب تھیں؟ کہتے ہوئے شرم ہے؟ کے لیے کہ اجتہاد کی شرط میں بھی امام ابوعلیہ یزدی پرستی میں اپنے اور نعمتیں بھی امام صاحب کی راستے پر کیلئے نہیں یا جب کو احوال اسلامی میں تھا اسی دو سیاہی کے لیے کافی تھا اسے جم اور نقش کرچکے ہیں اور شہادت کیا کہ محدث نہیں ہے۔ یعنی شہادت کرو دیا یا پس کوچھ مناسن مسلمان کی نسبت ایسے خیالات رکھتا ہو، وہ کلام فضام بل فرض افضل سیلا کے لگو دیں شمار ہونے کے لائق ہے۔ نایاب ہمارے دوست کی نسبت ایسا تسلیم بھی کلام فضام کی طرف ہی رہیں کوئی کوئی ہے۔ انصاف ناقلوں کی تسلی کے لیے امام صاحب کی قصیلیت کے ثبوت ہیں ۳۹ جلیل القدر پیشوایان دین کی شہادتیں جو اور نقل ہو مکن ہیں کافی ہیں۔

اب ہم آپ کی توجہ ان میں سے بالغہ موسیٰ شہادت نہیں ہے۔ کی طرف لانی پڑتے ہیں جس سے ثابت ہے کہ اہل سنت و اہل بدعت کی شناخت کا میرار ہی امام ابوظیفؑ کی حسب و لطفی ہے جس کو آپ سے مجتب ہرگز اہل سنت ہے اور جو آپ سے پُخش رکھا ہو وہ کمیت اہل بدعت ہیں داخل ہے۔ اب آپ ہی انصاف ناقلوں کو وابی حضرت یقین شہود اعلیٰ چوک تو ان کو دوائی نہ فوجو تو اہل سنت اور اہل حدیث بیٹھتے ہیں۔ اور بیرون امام محمد علیؑ کو معاذ اللہ تعالیٰ اہل بدعت قرار دیتے ہیں لیکن محدثین کا فصل اس کے بر عکس ہے۔ بعد احریزین تعداد ہیں کا یہ قول ہے اور کچھ کچھ ہیں کہ من احمد ایسا حنفی قہو مسی و ممن بعضہ فیروز میت دع۔ کوئی محوالی شخص نہیں ہیں بلکہ امام شخاری اور اصحاب سنن اور ایک شہود سے ہیں اور ان کا قول وہ یا جوں پر محبت قاطعی ہے اور اس

اب الرایم بن صادق عجی بہت بڑے پایہ کے محدثیں ہیں جن کا قول ہے: من شام اللہ تھت ای ختنت۔ اعدان سر وہ اقوال سے اس بات کا تعلق نہیں بل  
ہو جاتا ہے کہ امام صاحب کے بد تواہ اور اکپ کے حق میں بدوگی کرنے والے  
(وابی) ہرگز اہل سنت و جماعت میں شمار نہیں ہو سکتے بلکہ یہ لوگ بقول محدثین  
محدث ہیں۔ پھر جو بعبت ہے کہ ۲

برکش نہند نام زنجی کافور  
پاپتے آپ کو اہل استئنہ، اہل الہدیت کہتے ہیں۔ اور بیرون امام ابوعلیؑ کو  
باعثی تسلیتے ہیں ۳

ہم امام ان کو دیتے تھے قصتو اپنا انکل آیا  
آخر کی روایت نمبر ۲۷۸ ثابت کرتی ہے کہ امام ابوحنینؑ کی نسبت صرف دو  
تم کے لوگوں ہی نے بخوبی کی ہے یا تو وہ جو ان کے لئے سے جاہل ہیں یا  
بپھل باقی شریعت ہیں۔

اور دوسری روایتوں ۵۷، ۵۸ سے ثابت ہوا کہ اہل اسلام کا فرض چکے  
وہ اپنی نمازوں میں جناب امام کے حق میں دعا و خیر کیا کریں کیونکہ آپ سے جو حق خیر  
اہل اسلام کو پڑا ہے اس کا مقابلہ نہیں ہے کہ ہم آپ کا احسان نہ بخوبیں، اور  
خوبیت سے نماز میں آپ کے لیے دعا کرتے رہیں۔ ہل جیز ؟  
الإحسان إلی الإحسان۔ اس امر کا مزید تجھوت کو جناب امامؑ کے حق میں  
دعا کرنا اور آپ کی تعلیم و تکریم کرنا اہل اسلام کا فرض ہے۔ امام شافعیؑ کے اس  
فصل سے ہتا ہے کہ آپ امام محمد علیؑ کے مزار پر اور پرہنگا کے لیے جایا کرتے  
اور وہاں جس کبھی نماز پڑھنے کا اتفاق ہوتا تو اس کوئی فعل نہ کرتے تھے جو آپ  
کے مذیب کے خلاف ہو اور اس سے آپ کو امام صاحب کی تعلیم اور ادب

طوفانا۔ جیسا کہ خیراتِ انسان کے مسائل میں کلبے، اعلم ائمہ نے زل العما  
و ذوالجانبات بزرگ قبر و قبور سلوں عنده فی قضاء حوا و جهش و بیرون  
تجھ ذلک منہم امام الشافعی رحمہ اللہ تعالیٰ اسکا مینہ ادفار  
جاویدت، اندھا قال اف لامبیر لبی ملی حقيقة واحیۃ الْ قبر  
فاذاعرضتی حاجتہ صلیت رکعتیں وحیتیں الی قبر و سالت  
اللہ عنہ فتفصی سریوں و ذکر بعض المکالمین علی مهاج النروی  
ان الشافعی رحمہ اللہ صلی الصبح عنہ قبرہ فاسروقتیت قبیل له  
لحرقال تاذباً معاً صاحب هذ القبرین و ذکر ذلک عنہ ایضاً و زاد انه  
لرعیتیں باصلتہ۔ یعنی اہمیت عمار اور اہل عجایبات امام ابوحنیفہ کی قبر  
کی بناست کرتے اور امام کو وسیلہ مختار حاجت گردانے تھے جن میں سے امام  
شافعی جی تھے جب کہ دیندار میں تھے۔ ان کا قول یہ کہ میں امام ابوحنیفہ  
برکت ممال کرنے کے لیے ان کی قبر پر یا کوتا ہوں اور حب کوئی مابینت پیش  
آجائے تو درکبت نہ اپنے بکر آپ کی قبر پر یا اگر قدسے دعا کرنا ہوں اور حاجت  
بلدی پوری احوال میں سے یعنی سفر کلبے ارجیب امام شافعی نے تھی کہ نماز آپ کی  
قبر کے کھلا پڑی تو قنوت پڑھنا پھر دیکھیں کسی نے پوچھا ایسا کیوں کیا؟ فرمایا اسے  
قرکے ادب کے لاملا کا تھا۔ یہ بھی روایت یہ کہ امام الشافعی آہنگی سے رحمی  
الشافعی امام شافعی یا کہ مجتبی مسٹقل نبیب حضرت امام ابوحنیفہ کی گانجہ  
لے امام حنفی تائیں کہا جدید ۱۹۷۵ء میں بارہ قس کے ماقبلی رئیسین اہم انسان و ایں ماجد  
امام شافعی کا اقبال روایت کیا ہے۔ نہ ترک قنوت کی روایت شاہ ول اشہ صاحب مکتبہ دہلوی  
نے بھی مجتبی امام شافعی کے مسٹقل ۱۹۷۵ء میں بھی ہے۔

نظم کرتے ہیں کہ ان کی تبرکے پاس جب نماز صحیح پڑھتے تو اس میں قنوت پڑھا  
جان کے نبیب میں ملت تمام چھوڑ دیتے اور امام اشہ رحمی اونچی نر پرستی کیوں نہ کی  
اور امام ابوحنیفہ صاحب تبرکے نبیب کے خلاف تھے اور وہاں ان کے خلاف  
کیا سور ادب تھا۔ امام شافعی تصرف آپ کے ادب کے لاملا پر ہی اکتفا  
نہ کرتے تھے بلکہ آپ کی بزرگی کا ان کو یہاں تک احتقاد تھا کہ اگر کوئی مشکل چیز  
اپنائتے تو آپ کی قبر پر جا کر دعا کرنے سے مل پہنچاتی ہے۔  
لیکن اگر کوئی کو یہاں شخص اپنی نافہی سے اس روایت کی نسبت پر اصرار  
کر لے تھے کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک مجتبی امام کسی امام کے سفر ادب کے لاملا  
سے اپنے فعل کو جو اس کے نزدیک سُرت ہو تو کر کر دے اس کی کا یعنی تو یہ  
خدیجی صاحب خیرات انسان نے پلور چاہ ایک سوال مقدمہ کے ٹائیٹ مکور  
کے اجداد ملک پر کوئی ہے۔ ولا اسکا حال فی ذلك خلافاً لمن ظلت.....  
والي الخروي..... وان الحادىين له سخن لـ سخن لـ مبینا۔ جس تمام  
حارات کا ترجیح ہے کہ یہاں کوئی اشکال (شہر) نہیں خالی ہو سکتا۔ جیسا کہ  
کسی نے گان کیا ہے کیونکہ گاہ برگاہ ملت کے مقابلہ میں ایک ایسا امر رحمی  
پیش آہتا ہے کہ وہاں ملت کا چھوڑ دنیا ستر ہو تاہے کیونکہ وہ دوسرا امر زیادہ اہم  
ہوتا ہے اور کچھ ٹکڑے نہیں ہے کہ انہار رفت شان ملار ایک امر ام طلوب اور  
ہم مخصوص ہے اور پھر جب کوئی شان امام ابوحنیفہ کی تبلیغ اور بے قبر جا ہوں کی قسم  
کے لیے اس کی حنفت حاجت تھی تو اس کو نماقونت پڑھتے اور امام اشہ کے جرسے  
ہوتے پھر تھا کیونکہ وہ مختلف فی امور میں اور اظہار امر متفق علیہ ہے اور اس کا  
فعیل امام اور فتوت و حجریم امام الشافعی خاص ہے اور اس میں بھی شکن نہیں کہ امام  
ابوحنیفہ کے بییے کہ ان کی زندگی میں بہت ماسد تھے۔ وفات کے بعد رحمی بہت

تحے حصی کو آپ کو خفت ایسا دی گئی اور آپ کے قتل میں سخت ہوشش کی گئی۔ اور کوئی دیقہ آپ کی بے تظہیری کا باقی نہ چھڑا۔ پس آپ کی اظہم قائم رکھنے کے لیے امام شافعی بیسے پیشوائے دین کی طرف سے ایسے فعل کا ظہور ہبہت ضروری تھا۔ اور اس میں بھی کوئی شک میں کوئی امر کا بیان قتل کے ساتھ قول یا ان سے زیادہ وثر ہوتا ہے کیونکہ دلالت فعل قتل ہوتی ہے اور دلالت قول وقعی ہوتی ہے جس میں خلک موال ہونا یعنی تصور پر مستتبے فعل میں ایسا ہوا مکن نہیں۔ مشا زید کا اپنے کوم پر فعل کو مسمے دلیل لانا اس کے پر اپنے ہیں، ہو سکتا کہ وہ اپنے کوم پر صرف قول سے دلیل قائم کرنا چاہے کہ میں کرم ہوں جب بیت المقدس قائم ہو چکی تو یہ بات بالکل واضح ہو گئی کہ امام شافعی کا فعل قوت اور حکم اللہ نے بتے بتہ تھا جس سے امام ابوحنیفہ کے مزید ادب کا انہار مطلوب تھا اور اس سے آپ کے شرف دھلو کا ثبوت دینا تھا اور ظاہر کرنا تھا کہ آپ ان انگریز دین سے تھے جن کی اقتدار ایں اسلام پر فرض ہے اور آپ کی تظیر و قیرب پر واجب اور آپ اس درجہ کے لام تھے کہ بعد وفات ہی آپ کے مزار کے سامنے آپکے ادب کے لیٹاوسے ایسے فعل کے کرتے سے ہی کرنا چاہیے جو آپکے قول کے بخلاف ہو۔ چہ چالیکھ آپ کی زندگی میں آپ کے سامنے ایسا کیا جائے اور میاں سے ثابت ہوا کہ آپ کے مخالف حادثت مگرہ خسروں اللذیں اخراج کے مصدق ہیں۔“ چون تک امام ابوحنیفہ کے احتجاد و فقیر الفتن مسلم الشبوت ہونے کی نسبت ہم مقتول بحث کرچکے ہیں اور من امیر تلاذ کے ۲۹ شہادتیں بڑے بڑے نامی گرامی مکمل شہادت کی درج کرچکے ہیں اس لیے اب تکیں تصوری سے توجہ اپنے دوست میاں جس دیگر آبادی کے اس زرائے قول کی طرف بھی کرنا چاہیے جو اس نے یہ کہا ہے کہ امام بخاری اور اسلم عجی بحمدہ ہیں اور ان کا احتجاد اسلام اثبوت میں سالم ہوتا ہے کہ

## محمد کوں ہو سکتا ہے؟

واضح ہے کہ کوئی عالم خواہ دیکھا ہی بختری اسلام کیوں نہ ہو جو مجہد کے درجہ اٹھیں پہنچ سکتا۔ تاویلیکہ اس میں حسب ذیل شرطیں ریاضی ہائیں جس سے اکھر حضرت شاہ ولی اللہ صاحب بہت دلیلی تے بحوالہ امام ابو حیان و راضی و غیرہ کے اپنے کتاب مقداریجی کے مٹھ میں اس طرح پرکھا ہے۔ قال ابو حیان و راجھتہ  
 این جمع خمسۃ افواج من اصل علم عَلَمَ حَكَّابُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَعَلَمَ  
 سَنَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاقَوْلَى عَلَمَاءَ السَّلْفِ مِنْ  
 اجْعَاعِهِمْ وَاخْتَلَافِهِمْ وَعَلَمَ الْأَنْفَةَ وَعَلَمَ الْقِيَاسَ وَهُوَ حُظْرَفٌ  
 اسْتِبَاطُ الْحُكْمِ مِنْ اِنْكَاتِبْ وَالسَّنَدِ اَذَالِمِ يَحْدُدُ صَرْبَكَانِي  
 اَنْكَاتِبْ اوْسَنَتْ اوْجَمَاعَ فِي جَبَانِ وَسَلَمَ مِنْ عَلَمِ اِنْكَاتِبْ  
 النَّاسِخِ وَالْمَشْوَعِ وَالْمَجْمَلِ وَالْمَفْسِرِ وَالْخَاصِ وَالْعَامِ وَالْمَحْكُمِ  
 وَالْمَتَشَابِهِ وَالْمَكْرُهَةِ وَالْمُنْهَرِ وَالْإِبَاحَةِ وَالْتَّبِبِ وَالْوَجْهِ وَ  
 اَنْرَفِ مِنْ السَّنَدِ هَذِهِ الْاِشْيَاءِ وَعِرْفُ مِنْهَا الصَّحِيفُ وَالضَّعِيفُ  
 وَالسَّنَدُ وَالْمَرْسَلُ وَعِرْفُ تَرْتِيبِ السَّنَدِ عَلَى الْكِتَابِ وَتَرْتِيبِ الْكِتَابِ  
 عَلَى السَّنَدِ حَتَّیْ لَوْ وَجَدَ حَدِيثًا يُوَافِقُ ظَاهِرَ الْكِتَابِ يَهْتَدِي إِلَى  
 وَهِيَ مُحَمَّلَهُ فَإِنِ السَّنَدُ بَيْانُ الْكِتَابِ وَلَا يَعْلَمُهُ وَلَا يَعْلَمُهُ  
 مَعْرِفَتُهُ مَا وَرَدَ مِنْهَا فَإِنَّ حُكْمَ الْشَّرْجَ دُونَ مَاعِدَ اَهْمَرَتْ

میں نہ مل سکتا ہو تو اس کو پڑھوئے تھے اس کے قرآن و حدیث یا اجماع سے استنباط کیا جائے پس گھبڈ کے لیے ضروری ہے کہ وہ مسلم قرآن سے ناتخ و فضوح بھل میسز نہیں دعماً علیک وہ نہیں ہے، رکراہت و حجوت، راحت و محبت اور وحوب کو جانتا ہو، اور حدیث سے بھی علاوہ علم امور بالذکر صحیح و ضعیف، مندرجہ میں (رواۃ) کوہ و ضعف کو مسلم سے چنان سکتا ہو اور فرض حدیث کو کتاب اور کتاب پر ترتیب دینے کی بھی اس کو بیان ہو جائی کہ اگر کوئی ایسی حدیث میں جایے جو اپنے ظاہری کے لفاظ قرآن کے مطابق نہیں ہے تو اس کی درج تحقیق معلوم کرو سکت ہو کیونکہ حدیث قرآن شریف کا بیان ہے ذمہ کے مقابل۔ اور گھبڈ کو حرف ان احادیث کی بیانات ضروری ہے جو حکام شریف میں دار رہوئی جوں نہ ہو جو شخص اور اخبار اور مواعظ ایں ورد ہوں ایسا ہی علم افتنت سے ان ناقات کا جانتا ضروری ہے جو قرآن و حدیث کے اندر احکامی امور میں دار رہوں۔ تمام ناقاتِ عرب کا احاطہ ضروری نہیں۔ اگر گھبڈ کو اس میں اس تقدیمت کرنے ضروری ہے کہ کلام عرب کے اہل مقرر ہوئے آگاہ ہو جائے کو مختلف محل اور مختلف آحوال میں اس سے کیا مراد ہجتی ہے۔ کیونکہ خطاب الی توعیہ زبان میں ہیں اکی دار رہ جاتے ہیں۔ بعض شخصیں افتنت کو جانتا ہو، دوسرے افراد اس کے مارج و اتفاق ہو سکتے ہیں؟ بھی ضروری ہے کہ اقوال صحابہ اور

له ایسی احادیث تینا ۳ ہزار محدثات قرآن ۵ سویں اور آن قرآن دعا و دعائیں تو کچھ یہے وہ  
کوئی شخص، اخبار، مواظع و طیروں پر۔ دیکھو فو لا خوار ملا۔ والمراد من المکتاب  
یعنی المکتاب و هر چند ارشمند مائیں ایت لازم اصل الشیع  
والحال قصیر مخواها۔ والمراد من الشیع بونها و هر چند ارشمند لشانة الاف  
صلی ما قالوا۔ فو لا خوار م

القصص والاخبار والمواعظ وكذلك يجب ان يعرف من علم الفتاوى ما  
اق في كتاب اوسنۃ في امور الاحکام دون الاھاطة بجميع لغات  
العرب وينتسب ان يتخرج فيها بحيث يقف على ملأ کلام العرب فيما  
يدل على المراد من اختلاف الحال والاحوال لأن الخطاب ورد بسان  
العرب فلن لم يهرب ولا يدقق على ملأ الشارع وينعرف اقاویل  
الصحابۃ والتابعین في الاحکام ومعظم فتاوى فقهاء الامة  
هي لا يقع حكمها بتالا لقولهم فيكون فيه خرق الجماعة واذا  
هرف من كل من هذه الانواع محظمة فهو حقيقة مجتهدة ولا  
يشترط معرفة جميعها بحيث لا يشتد عنده شىء ومنها اذا لم  
يعرف نوعاً من هذه افتوا به ففيما لا تقيمه وإن كان متبعاً فـ  
مدحه واحد من احاد ائمۃ السلف فلا يحيى زلم تقدیم القضاۓ  
ولا التردد للغایتا . يعني لا مجتهدة برتا به عبارة قسم کے علماء کا جائز ہو  
اویں علم قرآن کا، دویں علم سنت (صیحت) کا، سوم قول علم السلف کے اجماع و  
اختلاف کا، چوتاً علم لغت کا، پنجم علم قیاس کا۔ اور قیاس سے وہ درجات ایضاً  
مکرماد ہے کہ جب کوئی مرجع طور پر کتاب الشیریا سنت رسول انتسیل اٹھیا وہم یا الحج

لے پا گئے میں جسہر آبادی کی یہ تحریر مندرجہ ذیل اہل عدالت ۲۶ مارچ ۱۹۰۹ وصٹ کامنڈ  
تھیں کہ کوئی صومود رواخ والی اپنے اعلیٰ حدیث کی تحریر مندرجہ ذیل ایڈیشن ۱۹۰۹ء متن کلام سے  
کا تعلق کرنے والا نہ ہے بلکہ عالم کا اسی قطبداری کی تصریحات مکمل کے بخلاف ہے اور پھر  
اس پر یہ دعویٰ کہ جم جو کچھ لکھتے ہیں اصول فخر کے طبق مکتبتے ہیں قوام کو سارے حکومتیں  
تو اونکے ساتھ ہے ۔

تم بعین جو دربارہ حکام ہوں جانتا ہو۔ اور فتحدار انت کے پڑے پڑے خداوی کا علم عیسیٰ رکھا ہو تو اس کا حکم ان کے اتوال کے برخلاف واقع نہ ہو کیونکہ اس سب احوال کا قریلہ نہ ہے اور جب ان اقسام سے ہر کسی کے علم کو جان لیا، تواب یعنی محتدبے تمام امور سے اس طرح کی واقفیت کی شرط نہیں ہے بلکہ جزوی باتیں میں باقی رہو جائے اور جب ان اقسام سے کسی کیک لوٹ کر جو کوئی نہ جانتا ہو تو اس کو تعلیم سے پارہ نہیں۔ اگرچہ وہ آخر مسلمین کے کی نہیں ہیں، عالم تحریکی کیوں نہ ہو۔ پس ایسے شخص کو حقیقی ہوتا یا انھوں نے دیتے کامیڈیوں ہو نہ ہو اس کے لئے ہے۔

ایسی طرح ماظف آن قیم کی کتاب اعلام المؤمنین میں یون غیر علیین کے نزدیک کا لوحی من السعادہ ہے بحاجت ہے۔ لا یکبر لاصد ان یاخذ من الکتاب والسنۃ صالحہ یجتمع فیہ شریط الاجتہاد و من جمیع البدم لینی کسی کو یار نہیں کو کتاب و مصنف سے بطور فرد کیہ افذا کرے جب تک اس میں اجتہاد کی شرطیں صحیح نہ ہوں اور ہر قسم ایسی صرف حدیث کو جیسا کی اسنست شاید نقل کر دینا ضروری ہو تاہے چنانچہ اس باستک تفسیر خود فخر مقدمہ کے پیشووار نواب مصطفیٰ حسن نماں حوم نے ہی ابجد العلوم کے مددگار میں اس طرح پر کر دیا ہے۔ ان معرفتہ التواتر والاتحاد والمتاشیخ والمتفسخ و ان تعلقت بعلم الحدیث تکن الحدیث لا یتفق الیہ لدن ذلک من من وظیفتہ الفقیہ لازم ہے متنبیط الاحکام من الاحادیث فیحتاج إلى معرفة التواتر والاتحاد والتاسیخ والمتفسخ فاما المحدث فو ظنیته ان ینزل ویری ما مسعده من الاحادیث کما سقمه فان تقدی لمار و اداء فرمیادة فی الفضل۔ یعنی: "تحقیق پہچانا حدیث متواتر و احادیث اور تاسیخ و متسوی کا اگرچہ علم حدیث کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔ لیکن حدیث اس کی صرف تاسیخ نہیں ہوتا بلکہ کوئی یہ کام فقہہ رکھتہ کا ہے کیونکہ وہ احادیث سلسلہ

کمل و مطہر نہ ہے بلکہ متعارفات کے پائی جائیں اور جس علم میں کسی شرط کی ایک قسم کی بھی کوئی تقدیہ ہے تو ہر مجتبی کے درجہ کو پائیں سکتے۔ ابھی اس کو مصالح ہوا اس سنار پر جم کئے ہیں کوئی اضافی شرط و مقداری نہیں مجتبی کیلی پائیں سکتی اور زندگی اخون لے اپنے مجتبی دینے کا دعویٰ کیا ہے اس سیں تو کوئی بھی نہیں کو اک پڑی سے ماظف الحدیث اور حدیث کامل تھے اور اس تلفیذ کے کمی درج زیادہ احادیث آپ کی یا تھیں۔ جن کسی مجتبی کو حاوی ہونا لازم ہے مزدوری ہے بلکہ علم قرآن و حدیث کے ساتھ جو یہ قید گھاٹی گھنی ہے کو وہ تاسیخ و متسوی و مجموع و مختصر خاصہ حامی حکم و مختار ایات و احادیث کا بھی علم رکھتا ہو اور ساتھ یہی اس کے کو ابھی ہوت پاہت و محب و ارجوی کو کوئی جانتا ہو۔ سو یہ باتیں کامل طور پر امام بخاری ہیں کہاں پائی جائیں کیونکہ یا تھیں فقیر سے تعلق ہوئی ہیں اور دعویٰ محدث مشور تھے اور حدیث کو ان یا اول کا جانتا کوئی ضروری نہیں ہے صرف حدیث کو جیسا کی اسنست شاید نقل کر دینا ضروری ہو تاہے چنانچہ اس باستک تفسیر خود فخر مقدمہ کے پیشووار نواب مصطفیٰ حسن نماں حوم نے ہی ابجد العلوم کے مددگار میں اس طرح پر کر دیا ہے۔ ان معرفتہ التواتر والاتحاد والمتاشیخ والمتفسخ و ان تعلقت بعلم الحدیث تکن الحدیث لا یتفق الیہ لدن ذلک من من وظیفتہ الفقیہ لازم ہے متنبیط الاحکام من الاحادیث فیحتاج إلى معرفة التواتر والاتحاد والتاسیخ والمتفسخ فاما المحدث فو ظنیته ان ینزل ویری ما مسعده من الاحادیث کما سقمه فان تقدی لمار و اداء فرمیادة فی الفضل۔ یعنی: "تحقیق پہچانا حدیث متواتر و احادیث اور تاسیخ و متسوی کا اگرچہ علم حدیث کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔ لیکن حدیث اس کی صرف تاسیخ نہیں ہوتا بلکہ کوئی یہ کام فقہہ رکھتہ کا ہے کیونکہ وہ احادیث سلسلہ

لہ اس سے اخبار ایں حدیث سچی جزوی ۱۹۹۰ء حدیث کی تحریر خلیل بکر و فتح ثابت ہوتی ہے کہ مطہر ایں حدیث نے یہاں تک الحکم ہے کہ جس کے پاس صرف قرآن مجید اور سنن ابو داؤد وہ تو اس کو اس کو تمام دین کے مکملوں کے لیے ہاں ہے؟

بیکر کتب امام مونق جده و مکاتبین رویی ہے: عن محمد بن مسعود عن سمعت  
من حضر زیریہ بن هارون و عنده مجیحی بن معین و علی بن المدینی  
واحمد بن حنبل وزہبیں بن حرب و جماعتہ اخرون اذکارہ  
مستفت فیصلہ عن مشایخ فتال لله اذہب الی اهل العلم قال  
فتال لله ابن المدینی ایس اهل العلم ولهم اللہ یعنی عذر لش قال اهل  
اللہ اصحاب الجمیع صفاتہ و انش و صیادلته۔ یعنی؟ محمد بن  
مسعود سے روایت ہے کہ نبی نے اس شخص سے جو زیریہ بن بارون کی نسبت میں  
خاص تجارت اتنا بھی کہ ان کے پاس مجیحی بن معین اور علی بن مدینی (استاد امام بخاری)  
اور احمد بن حنبل (امام محدث) اور زہبی بن حرب اور دوسرا علا کی جماعت میں کی تھی کہ  
آپ (زیریہ بن بارون) کے پاس کوئی شخص مسلم اپنے چھینے کیا۔ آپ نے فرمایا کہ ایں علم  
کے پاس باو۔ اس پا بن مدینی نے ان سے کہا کیا آپ کے پاس ایں علم و حدیث  
بیٹھے ہوئے نہیں ہیں۔ فرمایا کہ ایں علم و امام ابوحنیفہ کے اصحاب ہیں اور آپ کو اسی سرفت  
دوافر و شیخ ہیں ہیں۔  
پس اس سے اداس سے پہلی تصریحات سے صاف ثابت ہے کہ عوام اپرے  
اے محدثین قدریاً و مدبیاً اتفاق سے بالکل عاری تھے اور دوسرے علم و حکمت سے  
قرآن و حدیث کے معانی میں متبرہ تفکر کی مدد ملتی ہے اور مجتہد کے یہے انکے  
اشذروں تو ہوتی ہے وہ علاوہ ہے۔ یہ طبیر الحنفی ترمذی اور مجتہد بن جریج کے یہے  
یہ تخصوص بھاکر وہ یہم محدث کامل و ہم فتحیہ مکمل تھے۔ جیسا کہ دوسری یہ شہادت  
میں امام ائمہ کا قول بحق امام ابوحنیفہ اس طبق پر گزرا چکا ہے۔ وانت ایضاً  
الریبد اخذت بیکلا الطریفین۔ یعنی؟ تم لے اے ابوحنیفہ دوں  
ظرف (فقہ و حدیث) سے برو و افریں کیا ہے۔ اسی طریق خداوت میں میں

نکات ہے پس محتاج ہوتا ہے طرف حرف ترازو احادا اور تاریخ ضموم کے لئے  
محاذیت پیش کام اس کا نقل دروازت کو نادریت محدث کا بے صیغی کوئی نہیں ہے۔ پس  
اگر ایسی رؤیت کے لیے معرفت ترازو و غیرہ کی طرف توجہ ہو تو فضیلت میں زیادتی ہے:  
ایسے ہی چوتھی دیپاچیوں میں علم انتہت و علم قیاس (فقہ) کی شرطیں امام بخاری  
دیگر میں پرے طور پر پائی نہیں گئی کوئی نکاح آپ ایک کامل اور کثیر الدین محدث تھے  
اور علماء نے تحدید یا ہے کہ اوکوئی شخص حدیث کے ساتھ کسی اور علم کا بھی غلط رکھے  
تزوہ کبھی محدث نہیں ہو سکتا۔ چہ جایکہ وہ دوسرے علم و فخر میں بھی کامل ماہر ہوئے  
چنانچہ مقدمة قطلاں شریع صحیح بخاری ہیں بحکام ہے: وقد عالم الخطیب البنداری  
ان علم الحديث لا يتصل الا من قصر فضله عليه ولم يحضر  
عنده من الفتنون اليه۔ وقال الاعلام الشافعی اتریہ ان تجمع بين  
الثقة والحديث هي هاتان۔ یعنی؟ خطیب البنداری نے کہا ہے کہ تجھیں علم  
حدیث کا معرفت ای شخص سے تعلق ہو سکتا ہے جو ایسی ذات کو اسی پر تقدیر کر کا داد  
کی دوسرے فن کے تعلیم کرنے کو اس کے ساتھ ختم کرے اور ایسا شافعی نے فرمایا  
کہ اوکوئی چاہے کو فتح و حدیث دوں کو جی کوئے تو مشکل بات ہے؟  
اہم ترین محدث امام بخاری پر نسبت محدثین کے فہارسے اعلم بمعانی محدث  
ہونے کے ابني صحیح کے باعث عالمیت میں ال طریق پر شہادت دیتے ہیں۔  
و كذلك قائل الفتنہا و همعلم بمعانی الحديث۔ یعنی؟ فتح  
پر نسبت محدثین کے حدیث کے معانی جانستہ میں سمت عالم ہیں؟  
علاوه اس کے شہادت میں امام ائمہ متوفی عکالہ کا قول یعنی  
الفتنہا انتہم الاطباء و دخن الصیادلة۔ گزری چکا ہے جس میں  
وہ گروہ فتنہا کو محظیب کر کے فرماتے ہیں کہ تم لوگ طبیب ہو اور ہم محدثین طفول

ابن سفیان حیری کا یہ قول اُن پر چاہئے۔ اندھیں الامت تھیں مال مال بھی  
لادھمن کشت المسائل الفقهیة وقضییۃ الاحادیث المبهمۃ۔ ممکن  
۱۱) الوضیفۃ الہدیۃ گھریں پڑے نام تھے مسائل فقہ کے حل کرنے اور احادیث  
بسم کی تفسیر کرنے میں بود جو رمان کو مصالح معاویہ کی کو مصالح نہیں بجاواز  
پس اسی واسطے مارلوی خرم علی نے بھی جو غیر مقلدین کے پیشہ رخیال کیے  
جاتے ہیں۔ وہ جو رشاق الافارکے نسل میں اس طرز پر بخواہے؟ اجتہاد کرتا ہر  
علم کا کام نہیں، اس کو میمت علم اور فہم تیز ہے اسی واسطے ایل سٹڈیز میں پار  
امالوں کے مدرب مقرر ہو گئے ان کے برادر اب تک کسی کو علم اور فہم مصالح نہیں بجا  
ملاؤ وہ اس کے ان کا زبانہ حضرت کے زبان سے بست قریب تباہی حضرت کے  
وقت کل زم اور عادت صحی اور اس وقت کی بول یاں کا طریق وہ لوگ ہی سمجھتے تھے  
اس وقت کے عالموں کو سمجھنا نہیں مسئلہ ہے "بلکہ معنی علائے تو ہماں کا  
حکم دیا ہے کہ بعد امام شافعی کے نزد کے کوئی مجید مستقل پایا نہیں گی۔  
چنانچہ نافع الحیری مقدم حاج مسیح کے مٹھیں اس طرح پر بخاہے:

ابن حجر قال ابن الصلاح ان هذه المرتبة قد  
خنق شلاشمادة مسنة بل نقتل ابن الصلاح عن بعض الأصوليين  
انه لعل يوجد بعد عصر الشافعی مجتهد مستقبل۔ يعنى ابن حجر  
لے کہا ہے کہ ابن الصلاح نے فرمایا ہے کہ اجتہاد طلاق مستقل کام جرأت اقریب یعنی موہل  
سے منقطع ہو گیلے بلکہ معنی اصولیوں سے ابن الصلاح نے نقل کیا ہے کہ بعد زمانہ  
ام شافعی کے بعد مستقل پایا نہیں گی۔

پھر اسی کے مکالمیں بخاہے: واحمد بن حنبل لم یذکر زمانہ العام  
ایوجنیف الطبری فی اعداء الفقهاء وقول اصحابہ من حفاظ الحدیث

یعنی: امام احمد بن حنبل کو امام ایوجنیف طبری نے فتحدار میں شامل نہیں کیا اور کہا ہے کہ وہ  
صرف خاتم احادیث نہیں تھے۔  
دیکھیو اصولی تو امام احمد بن حنبل کو بھی مسئلہ مجتہد تسلیم نہیں کر سکتے جو بائیکد بقول آپ کے  
امام بخاری و سلم مجتہد مسلم الشہرت بکھر گئے تھے جو اس میں نکل نہیں ہے کہ نسبت  
دیکھیو اصولی محدثین کے امام بخاری افہم خیال کیے گئے ہیں اور انھوں نے ساخت د  
خط احادیث کے ساتھ تو کوئی بھی حیدری تونق ۲۱۹ شاگرد امام شافعی سے پڑھا  
ہے اور اس میں کسی قدر صفات دینا اور کے امام شافعی کے اصول اور قواعد مقررہ پر کوئی اجتنبا  
بھی کیا ہے بیسا کہ ان کی صحیح کے زیر الایاب اسے نہ برسیں تھیں، امام کو فخریں اس  
قدیم تر تاریخ میں زیارتی تھی اور خیر منصور احکام کو قرآن و حدیث سے بدراہیہ  
اپنے قیاس کے نکال کئے یا کسی نظری کو ظیہر پر پھول کر کے کوئی سلسلہ ریاضہ کو کہتے۔ بلکہ  
ان کے بھیں حاضر فتحدار نے قوان کو فتویٰ دیتے سے ہی مشکل کروایا تھا اور صاف  
کہ دیا تھا اکابر فتویٰ دیتے کے لائق نہیں ہیں۔ پھر بچہ ہمارے کی شرقوں تھے فتح اللہ  
اور لکھاڑی دغیرہ کے کتاب اور شاعر میں بخاہے کہ زمانہ بغض کیمیر متوفی اللہ اور شاگرد  
امام حنبل میں جب امام بخاری بخاری میں اکابر فتویٰ دیتے تھے تو انہوں امام حضن بخیر نے من  
کر دیا کہ اکابر فتویٰ دیتے کے لائق نہیں ہیں مگر انہوں نے اس مشتافتہ فیصلت کو دنماٹا  
یہاں لکھ کر ایک دن کسی نے ان سے پوچھا کہ اگر دو لکھوں نے ایک بزرگ یا اعلیٰ  
کا دو حصہ لیا، بور تو ان کا کیا حکم ہے؟ آپ نے کہ دیا کہ ان میں حرمت رہنا ہے اور  
بھائی ہے جب لوگوں نے آپ کا یہ فتویٰ شاواہنگوں نے آپ پر اس قدر بھرم  
کیا کہ آپ بخاری کچھ وہی پر بخور جھوٹے ہے۔  
اس مکالمیت کے بعد فتح القیر عدد ۲۳ مطبوعہ صرف میں بخاہے: وَمَنْ

لَمْ يَدْقُ نَفْعَ فِي مَنَاطِقِ الْحُكْمَ وَحُكْمَهَا وَكَشَرَ خَطَاوَهُ۔ یعنی: بُو

لکھی ہے: قانعہ معدود فی طبقات الشافعیہ و ممن ذکر ف  
طبقات الشافعیہ الشیخ تاج الدین السکی وقال انه تفہم بالحجیدی  
والحجیدی تفہم بالشافعی واستدل شیخنا الملامۃ علی ادخال البخاری  
فی الشافعیہ بدکون فی طبقاتہ و سکلام النووی الذی ذکرناه  
شاهدل۔ بیفت: «امم بخاری طبقات شافعیہ میں شمار کی گئے ہیں اور جن  
بکوں نے ان کو طبقات شافعیہ میں ذکر کیا ہے ان میں سے شیخ تاج الدین السکی  
میں اضافوں نے کلمہ کو بخدا تی نے فخر حجیدی سے سمجھی اور حجیدی نے امام  
شافعی سے فخر سمجھی اور بخاری سے اساؤ علماء نے بخاری کے شافعیوں میں داخل کرنے  
پر یہ محبت پڑا ہے کو تاج الدین السکی نے ان کو طبقات شافعیہ میں ذکر کیا ہے اور  
ذکر کو کام و عمر میں ذکر کا اس امر کا شاید ہے۔

نروی کا کلام یومین نے ذکر کیا اس امور سے مابینے ہے۔  
اور مقدمہ فضلانی کے ۲۹۰ میں بھاگی ہے: **وقال الشاج البکی وذکر**  
**یعنی الشخاری ابو عاصم فی طبقات اصحابنا الشافیۃ۔ یعنی**  
**شاعر الدین بکی نے کہا ہے کہ الجعفر بن مخارجی کو علمائے شافعیہ میں شمار کیا ہے؟**  
**اب امام مخارجی کے امام شافعی کے نزہب کی طرف تحریر اور اس میں داخل**  
**ہونے کی حقیقت بھی میں لیجئے جو شاه صاحب ہی اس طرح پر لکھتے ہیں: و معمی**  
**الصحابہ الی ایالت فی ائمہ جری علی طریقہم فی التجہیاد واستغفار**  
**الادلة و ترتیب بعضها على بعض وافق احتجاده احتجاده و ادلة احالف**  
**احیانالم یہاں بالمخالفة والمعارض خرج عن طریقہم الاف انما ایڈ**  
**دوالل لایقدح فی دخولہ فی مذاہب الشافی و من هذہ العبر**  
**محمد بن اصلحیل المخارجی۔ یعنی لا مسوی بـ شافعی ہونے کے یعنی**  
**ہیں کہ احتجاد اور دلوں کی تلاش کرنے اور اینکو اعلیٰ ہیں پر درج کرنے میں امام**

ٹھنڈے احکام کے استفادہ کرتے اور فتویٰ دینے میں دلچسپی اور تصریفیں ہوتا ہے اگر خطا کیا  
کرتے ہیں۔ ملاحدہ اس کے امام بخاری کا اجتہاد میں بخوبی سے نفعی کرنا خود ان کے توجہ  
الاہم سے ہی نافرایہ ہے کہ ابادی و حکم شارعی تضییقات میں پر ترتیب فخر و استیوال  
مجتہدین اور کتب فرقہ ائمہ زیرین کے سامنے موجود تھیں تاہم محفوظ نے جو ایسا اپنی  
صحیح نہیں باندھتے ہیں۔ اگر ذرا بھی غور سے ان کو دیکھا جائے تو فرمایا مسلم ہو جائے گا  
کہ اگر ایسا کا طلب تو کچھ اور ہوتا ہے اور صدیق خواں کی تائید میں لال کنگی ہیں،  
اس کا انہم کچھ اور ہے جس پر شریعت بخاری کو ان کی مناسبت باندھی پیدا کرنے  
میں بہت بھی سرگزوانی کرنی پڑی ہے اور یہ راستے تخلفات اور تاویلات رکھ کر فہم پہنچیں گے۔ چنانچہ جن مساجیل کو اس قسم کا اظہار و دکھنے امکنوب ہو  
وہ کتاب حدائق اخلاقیہ طبع و نوشتہ کا مسئلہ سے منع کرکے خالق کریں جس کی طبق  
نحوہ ۲۔ احادیث صرف کتاب الصلاۃ سے مکملی گئی ہیں یا تابعی کتاب کے ایسا کا  
مال علیہ دربار۔

پس جبکہ امام بخاری فتاویٰ میں بہت ہی نرم تھے اور مجتبیؑ کی شرائط متنہ کرو بالا  
کامل طور پر ان میں پانی نہ رکھی تھیں اس لیے حسب متنہ کرو بالا شرائط مجتبیؑ کے اختیار فقرہ  
واذاللّه تیرف فو عامن هذه الافراط قبیل التعلیم وان كان  
متبحّل في مذهب واحد من احاديث ائمۃ السلف فلا يجوز له تقلّد  
الافتاء ولا التزّم بالفتیاء کے و مقدمہ ایم تائفیؑ میں مشارکیے گئے  
پس کہ محمد شریعت طبیور شاہ ولی اللہ صاحب نے کتاب الصاف کے مٹا میں  
کہ اوج ہب ان اقامت کے کسی بیکار نوع کو بھی درجات ہو تو اس کو کسی مجتبیؑ کی تقدیم سے جاؤ  
پس اگرچہ وہ انگریز مسلمین کے کسی نہ بہب میں عالم تجوہ ہی کیوں نہ ہو۔ پس ایسے شخص کو کافی  
سایا خوبی دینے کا ایڈم دار معنواناً از خشن سے۔

رومنطیک امام اعظم

جید ابادی طاہر نے امام ابوحنین کی نسبت رسالہ اہل الذکر میں جس قد اعلان  
کر کے ناق اپنی مقیت خراب کی ہے اگرچہ ان کے نہایا جواب خود ائمہ شافعیہ اور  
فوشیین کی رکی شہادت میانے مذکورہ بالا اہل مکہ عربی بھوکتے ہیں لیکن تاہم اس کی خاطر میں  
اس کی احراضاً کی ترتیب دار حصل علی مکھون اس لیے بھی صورتی بیکتے ہیں کہ  
ٹائیکس کو اپنے کھنے سے باستہ برکت آئندہ قوم کی پیاریت اور من اعانت  
ہے اُک اور شہزادہ محمد وہ سعید بن عماری سے شمات حاصل ہے۔

ویسا کی ویلے شدید مردی پر بخاری سے بحث مالی جو  
باقی شرح مسلم التبریزی سے ثابت ہے کہ مجتبہؑ کے لیے پانچ سو حدیث کا  
انتان کا نکاح اور ضروری ہے لیکن امام صاحب کا اس قدر جانتا کی کہ اب حینہ سے  
اب نہیں اگر ہوتا ہے تو نہ مارڈ کر کر۔ اور نہ شرح مسلم میں لکھا ہے کہ مجتبہؑ کو مسلم  
حوال سے دافت مرتضوی ہے لیکن یہ خرط قوام ابوظیہؑ سے بالکل متفق  
ہے کیونکہ علم اصول کے تدوں توان امام شافعی ہر سے میں جو امام ابوظیہؑ کے انتقال کے  
روز پر اپنے مفترم میں لکھا ہے مجتبہؑ کے لیے ضروری ہے کہ ایں لاکھیا پانچ  
الاحدیت کو جانتے یہ خرط امام احمد رہا والک واصحاب صحاح شرخ حسن امام  
بخاری میں ملی وجہ الکمال پانچ ماہی ہے لیکن امام صاحب کو اتنے احادیث کیاں

لے فایس صدیق حس ناپھر جو من امتحانِ البینان کے مختبر ۲۰۰۷ء میں ان کی تحریکت باہر آئی تھی ہے۔ امام العالم اکمال امتحانِ الائچی انجمنی المدرسیت الائچی اپنے انتخاباتی مقرر

شانشی کے طرف پہنچا اور اس کا اجتماع و ام کے اجتماع سے موافق پڑا اور اگر کبھیں خلاف ہو تو محی الدافت کی پڑائیں کی اور ام کے طریق سے بکھر جنہیں مسائل کے خارج ہیں جو اور یہ امر اس کے شاخی بخوبی میں داخل رہتے کا قابلِ اندماز ایں اور مجھ میں انہیں بھی اسی قسم کے عقلین شاخی سے ہیں۔

پس جیکر حسب قرارداد و تصریحات ان علماء متقدمین کے وجوہ پر قبضہ نہ کے نام بھی  
کے علم، حق استبدال اسلام و فتوحہ عالمت سے مکمل شفیقی واقع تھے۔ امام فاروقی صفاتی  
شافعیہ میں سے ثابت ہیں، اس لیے اس زمان کے غیر عتلہ کے علماء را مامان سا بدد  
جو عوام میں ان کو مجتہد سُقْلَ ثابت کرنے کے لیے اعتماد کیا جائیں تو امر  
محسن ان کی خود غرضی ولسانیت پر مبنی ہے کیونکہ جب تک وہ امام بخاری کو اپنی احادیث  
سے امام شافعی کے رأی تلقید سے نکال کر مجتہد سُقْلَ ثابت دکولیں تو کوئی منع بر جمیں  
بن سکتے ہیں درجی مسائل میں فوجیہ نیت کے لیے سرخیت پڑھن ہو سکتے ہیں جو کیا قول  
ہے کہ جس کے پاس عرف قرآن مجید اور اسناد اولاد ہو اس کو قام دین کے مسلوں کے  
لیے کافی ہے حالانکہ اسکا اعلیٰ ہیرو مرشد مخالف این قسم مبني عوقی سُقْلَ ایسی کہ اسلام المقرر  
سُقْلَ کھٹکیں، ترجیح زائد ادنیا خدا من بھاگت اللہ مالکو مجتہد فیمشیط  
الاجتہاد و مون جمیع العلوم۔ یعنی ای کسی کو بجا رہیں کر قرآن مصدریت سے طبع  
خود کوئی سُقْلَ اخذ کئے تا وقته کیک آس میں اعتماد کی شفیقیں جس دہوں۔ اعتماد علم میرا بر  
ذہو، و صحیح متقدمین مطابق اہل حدیث کی قرارداد اور زمانہ عالی کے دعوان اہل حدیث کی  
کارروائی میں کس قدر بعد المشرقین والغاربین ہے۔

سیاست‌گذاری اسلامی

**محلوم** ہر تلمیبے کروانی دوست نے کبھی خود مسلم کو نہیں دیکھا مرد  
**خنی** سنا نایا خلاصہ اس کا الحمد رہا ہے کہ مجہد کے پیغمبر ﷺ احادیث  
 کا بانا کافی ہے ورنہ اصل میں مجہد کیلے ۵۰۰ سو آیت اور تین ہزار ۳۰۰۰  
 احادیث بانا ضروری ہے جیسا کہ فرالانوار کے صفحہ ۲۴ میں لکھا ہے۔ والمراء  
 مت الكتاب بعض الكتاب وهو مقدار خمس ص ۲۷  
 ائمہ اصل الشرع والباقي قصص و خواہ و مکذا المراد  
 من السنة بعضها وهو مقدار ثلثة آلاف على ما  
 قالوا۔ یعنی مجہد کے پیغمبر و مذکون کا بانا ضروری ہے سرکاب سے  
 مراد تقریباً ۵۰۰ سو آیات قرآن میں جو اصل شریعت ہیں اور باقی قصص مواعظ  
 اور اخبار و میراث میں ای طرح سنت میں سے بھی تین ہزار ۳۰۰۰ احادیث میں جو  
 اصل شریعت میں اور باقی اخبار و قصص اور مواعظ و میراث میں اور فرالانوار و حیزو  
 کی تصویب در اصل اس قول و علم کتاب اللہ عزوجل نے رسول اللہ کی تفسیر ہے وہی  
 الحاصم کے صفحہ ۲۴ میں مجہد مستحق کی شروع ہیں۔ کوala العقد الجيد امام نبی میں سے خوش ۱۶  
 ہے پس جب مجہد کے پیغمبر ۳۰۰۰ ائمہ احادیث کا بانا ضروری تابت  
 ہے تو اب ہم کئے ہیں کہ مشرقاً و بجا ایام انظر میں پائی جاتی تھی اور محرمن  
 جو اپنی بعلی اور نادائقی سے الکار کر کے کہا ہے کہ اس تدریج احادیث کو امام الحرم  
 کا جانانکی کتاب جنیز سے ثابت کرد ہم کہ جنیز کو پیچڑ پیدا ہوئے۔ و المفضل

لے یہ عبارت اصل ایں اللہ کے صفحہ اس اس طرف پہنچی ہے مجہد کے پیغمبر و  
 اور آیت برداشت کا بانا کافی ہے اگرچہ مرض پیش کی طبقہ کا مدد کر کے ہے جو مکہ  
 میں کبھیسا اس کا مرتع تھا لیکن اس پیغمبر پر جو دوستی پڑا۔

ما شهدت به (الاعداد کے کتب میں شافعیہ و مذہبے  
 ہی امام موصوف کا تین ہزار کی بلکہ کثیر المریث میں شارک کے اپنے ذکر المذاہ  
 جلد اصغر ادا میں اس طرف پر کھا ہے، ابوحنیفہ الامام الاظہر فیۃ المراق رئے  
 انس بن مالک غیر مردہ لما قدم عليهم الكوفة وحدت  
 عن عطاء و نافع و عبد الرحمن بن هریز الآخر حد  
 عدی بن ثابت وسلمة بن کعبیل دای جعفر محمد  
 بن علی و قتادة و عمر بن دینار دای اسحاق و خلق  
 کثیر و حدث عنه و کیم و یزید بن هارون و سعد بن  
 اصلت و ابو عاصم و عبد الرزاق و عبد الله بن موسی  
 و ابو نعیم و ابو عبد الرحمن المقری و بشر کثیر و كان  
 اماماً و رعا عالماً عاملاً متعبد أقدس اشنان قال ابن  
 المبارك ابو حنيفة افتى الناس وقال الشافعی الناس  
 فی الفتنه عیال علی ابی حنیفة و قال ابو داؤد ابی حنیفة  
 کان اماماً انتہی محدثاً۔ یعنی امام الاظہر ابو حنیفہ فیۃ المراق کے پیغمبر  
 انس بن مالک صحابی کو حسب کردہ کوہ میں آئتے تھے دیکھا اور حدیث بیان کی  
 عطا بن ابی رباح و نافع و عبد الرحمن بن هریز الآخر حد عدی بن ثابت و سلمة  
 بن کعبیل و ابی حمزہ محمد بن علی و قتادة و عمر بن دینار و ابی احیا اور بہت خلت  
 سے اور ان سے حدیث بیان کی دیکھیں ابی جلیل و یزید بن مارون و سعد بن  
 اصلت و ابو عاصم و عبد الرزاق و عبد الله بن موسی و ابو عبد الرحمن مرتضی اور حدیث  
 اوزیوس نے اور تھے امام پیغمبر کا امام عالم۔ عالی۔ عاہد۔ علیم اشنان۔ ایک مالک  
 نے کہا ہے کہ ابوحنیفہ افتی انس نے اور امام شافعی نے کہا ہے کہ تمام اور فتنہ

ابن عینی کے ذیل خوار میں اور امام ابو داؤد نے کہا ہے کہ حقیقۃ الرسالۃ دین کا لام تھے اس طرح علامہ محمد بن يوسف شافعی نے کتاب عقيدة الحجاج میں ایک مقدمہ باب بانہ حاصل ہے جس کا عنوان یہ ہے۔ الباب الثالث والعشرون فی میان کثیرہ حدیثہ دکونہ من احیان الحافظ۔ یعنی باب قیام ۲۳۔ امام ابو عینی کے کیفیتی درست اور بڑے خطا میں سے ہر نکے کے میان میں ہے۔ اب ۱۔ دیکھنا ہے کہ فی حدیث میں خطا میں کون شمار ہو سکتا ہے۔ وہ محمد بن عینی کی اصطلاح میں حافظ اوس شخص کو کہتے ہیں جس کو ایک القدیثہ سن او سنایہ ہو پھر تھبب خلاف کا یہ کام امام صاحب کو پہنچت تھوڑی احادیث یاد قیس اور اس سے آپ مجید رشتے ایسی بات ہے کہ کوئی دشمن دین بھی موہرہ سے ہیں نکال سکتا۔

علماء از اس اسماں کا اندازہ کر امام عینی کے مشائخ چار ہزار تھے | کوں قدراً محدث حلوم تھیں اس سے بھی ہو سکتا ہے کہ آپ کے مشائخ کی تعداد میں تالیف و تحریک میں بھی ہے جو ۴۰۰۰ تھے۔ ایسا کوئی علماء ایں بھر کی شافعی نے خیرات الحجاج کے مختصر میں کہا ہے۔ التصل الشاذون فی مسندہ فی الحدیث مزدہ اخذ عن اربعۃ الالاف شیخ من ائمۃ التابعین وغیرهم و من ثبت ذکر الدهم دغدھہ فی طبقات العفاظ من المحدثین ومت زعم قلة اعتقاده بالحدیث فهو اهلتسامله اوحده اذ کیف ہتاف لمن هو كذلك استباء! من المسائل التي لا تختص كثرة مع انه اقل من استبيط من الاولى على الوجه المخصوص

اعرفت: وکتب اصحابہ رحمہم اللہ۔ یعنی پسے گرد چکا

ہے کہ آپ نے چار ہزار... ۳۷ مشائخ ائمہ اہم میں سے حدیث کو اخذ کیا اور اسی لیے اہم ذریبی دیغور نے ان کا ذکر تذکرۃ المنازع میں کیا ہے اور جو شخص یہ گمان کرتا ہے کہ آپ حدیث کی کم پڑھا گرتے تھے وہ اپنے تالیف یا سردی کو وجہ سے کہتا ہے کیونکہ ایسے شخص سے کسی لفڑ سال لاكتھصلی دکا تمعذہ کا استبانتاظم سکتے ہے بلکہ وہ اس کے کہ آپ ہی پہلے وہ شخص جو ہوں نے استبانتاظم اسی شخص سے وجہ سے کہا ہے کہ آپ کے شاگردوں کی تسانیف میں پے اور یہ ہیں بنی اسرائیل کی طبقے کیجاڑیاڑ کی تعداد یہیں ہیں تھیں ایسا کی کہ امام موفق بن احمد کی جلد اول کے سورے ۲۹ سے ۵۳ اور مسلم کو روی نے تھوڑے سے ایک بڑی تربیت حروف اپنی اکثر مشائخ کے ترتیب کلہر نام دیجیو ہی لوگو دیئے ہیں جو شخص اس کی تصدیق کرنا پاہے ہو وہ کتاب مذکورہ دیکھ لے۔

اب ظاہر ہے کہ جس شخص کے اسٹاد حدیث کے چار ہزار ہوں وہ کس تدریس امامیت کا بانانا والا سترے گا۔ الگری شیخ سعادت احمدیت کا این بھی ذکر کر لیتے تھے مالک الحکیم حدیث کے آپ ماذوق شاہست ہوتے ہیں جو اسے درست میں خوب نہیں کیا۔ الذکر کے مختصر اپنے تیریکر تھے یہیں کہ امام شافعی جو ایقان ائمۃ الدین سے علم حاصل کر کے اس کے مشائخ حدیث میں معرف اسی مذہب است ہوتے ہیں پشاوری علام موفق بن احمد کی کتاب میں اپنی کتاب کی بلدة اصفہان میں لکھے ہے۔ حکی عن ایضا عبد الله بن ابی حفص عینی ایف حسن الكبیرانہ وفع منازعہ فی زمانہ بین اصحاب ایشافی یعنی میں ایضاً علی ابو حیانۃ فضال ابو عبداللہ بن ابی حفص عدد المشائخ ایشافی کم مم تعداداً فبلغوا شمائیت۔ ثم عدد المشائخ الى حینۃ من العظام والتابعین بلغوا اربیعہ الالاف۔ ثنان جملہ

لی ہے۔ احادیث مکمل کی تفسیر اسلامی تنقید و احکام و تقاضا کے متعلق بعض متأخرین  
نے اپنے سو آپ کے شاگردوں کی فہرست لکھی ہے جس میں ان کا نام نہب  
مشغل کی ہے ایسا بی مانظہ بلال الدین سعوی نے تہییش العیز کے صفحہ ۹ سے لہجہ  
اصحاب ابی عیزیز کی اسم وار فہرست لکھی ہے اور کردی نے ابی کا کتب کے سفر  
۲۱۹ سے ۲۴۳ تک اصحاب ابی حیز کے شاگردوں کے اماموں کی فہرست تفصیل  
تام مکونت بیان کی ہے جن میں سے عبد اللہ بن زید عتری کی نسبت صفحہ ۱۱۹  
پر لکھی ہے کہ صرف اس نے امام صاحب سے ۹۰ حدیث کی تھی۔ دقت علی ہذا  
الباقیعن اب آپ ہی خیال کریں کہ جب صرف ایک بی شاگرد آپ کا  
ایسا ہے جس نے آپ سے ۹۰۰ ۹۰۰ حدیث کی ہے اور ایسے شاگرد میکریں  
اور ہم جن کی تعداد کا بشرط ریاضۃ صفتین مشکل ہے تو پھر آپ کے تحریقی الحدیث  
اور کثرت حذف حدیث کا اندازہ بالتفصیل نافریں غور کا کئے ہیں اور یہ ممکن  
کئے ہیں کہ جو شخص باوجود اس کے امام صاحب کی نسبت یہ بات تکمیل کرے کہ آپ تین  
ہیں باتیتے تھے یا آپ سے بڑا کوئی دوسرا حادثہ حدیث تھا۔ اس کا قول کہاں  
ہے کہ راستی سے کہا ہے اور خبرات الحسان کے صفحہ ۲۵ میں علی بن ابی  
ایوب صار العلم من اللہ تعالیٰ الی محمد صل  
اللہ علیہ وسلم ثم منه الی اصحابہ ثم منهم  
الی اتباعیت ثم صار الی ابی حینیة راجحابه ثم  
شاؤ قلب خطط۔ یعنی علی بن ابی طلحہ فرماتے ہیں کہ علم درگاہ باری قلعی  
سے حضرت نبی الرسل اللہ صلیم کریم پر آپ کے اصحاب کو پھر ان سے تابعین کو  
پڑا کام اپنے عیزیز اداروں کے اصحاب کے حصہ میں آیا ہیں وہ پہلے اسی پرخوشی کو

لہذا من ادھی فضائل ای حینہ کیتی ابو عبد اللہ بن ابی حفص کیہ  
بے عکی ہے کہ ان کے وقت میں ایک دفعہ امام صاحب اور امام شافعی کے  
شاگردوں میں تنازع ہوا۔ امام شافعی کے شاگردان کو امام ابو حینہ پر ترجیح دیتے  
تھے۔ ابو عبد اللہ نے کہا امام شافعی کے شریع کا شارکر کر کر وہ کس قدر ہے جب تھا  
کیا گی تو اس دفعے پھر امام ابو حینہ کے شریع کا شارکر جو اتوان کی تعداد چار ہے تو اس  
ثابت ہوئی کہ ابو عبد اللہ نے لے گی امام صاحب کے اولیٰ افتخار میں سے بھگتے۔  
امام صاحب کے شاگردوں کی تعداد اور ایسا کہ ان کی میں تعداد کیوں ثابت ہوتی  
ہے جو پنج خیرات manus کے سور ۲۴ میں ہے۔ الفضل الشامت فی ذکر الاعداد  
عنده الحديث د الفته قيل استيعابه متعدد لا يمكن  
ضبط وحد ثم قال بعض الانتماء لم يظهر لأحد من  
أنتماء ألسندرا المشجورين مثل ما ظهر لابي حنيفة من  
الاصحاب والتابعين لهم ينتفع العلام وجميع الناس  
مثل ما تنتعلوا به وبالصحابه في تفسير الإمام حزاعم الله  
والسائل المستحبطة والنوازل والتضايي و الاحكام حزاعم الله  
خيراً وقد ذكر منهم بعض متأخرى المحدثين في ترجمة  
خوشاناميہ مع ضبط اسمائهم ونسبهم بما  
يطبل ذکر۔ یعنی امام صاحب کے جن لوگوں نے حدیث و فرقہ کا اندیشیں ان کی تعداد  
کا ضبط کرنا ممکن ہے اس لیے کامیاب ہے کہ کسی امام اسلام کے اس قدر صاحب و  
خلیفہ نہیں ہونے جتنے امام صاحب کے ہیں اور علماء میں دعوام انس نے جس  
قدر لئے آپے اور آپ کے اصحاب سے ماضی کی ہے اور کسی سے ایسا حاصل نہیں

بپاہی خاہو الغرض اہم سراج الائمه اور امام اکھر تھے جو کچھ فرمات دین  
اسلام اپنے اور اپنے کے اصحاب سے ہری کسی دوسرے امام سے برگزہ نہیں  
ہوتی اور ہبہ دی جو بے کر آپ کا ذہب بشرق سے مغرب تک تمام اقبال والوں  
میں پہلی لیبے اور اسی لیے مادقاً الحدیث جلال الدین قادری الفزی و میر محمد عین لے  
اہل اسلام کو اس بات کی ترغیب دیتے کہ ان پر واجب ہے کہ اپنی نماز طلب  
میں امام ابو حیان شکریے دعا کریں کیونکہ انہوں نے ان کے لیے رسول نبی کی سنن  
اور فتنہ کو نہ فنا کیا ہے دیکھو شہادت اہم۔ ولی دوست کا وی خیال بالکل ملحوظ ہے کہ  
بوجاملہ کثر الحدیث ہوتا ہے وہ بطریق اول مجتبہ پوسٹ ہے کہ کوئی الیسی صورت  
ہوتی تو کوئی بسی اس روایت کے وکل ب الفاظ کے صفحہ ۲۴۶ اس طرف پر کسی  
ہے۔ قال انشافعی ناصحہ احمد انتہم اعلم بالاخبار الصدیقة متأ  
فاذ اکافت تحدید صیجم قا علیوی حق اذ اهاب الله کو قیام  
کان ام بصریا او شامیا۔ اخ امام احمد بن حنبل کو امام شافعی پر ترجیح ہلت  
ہوئی جو نووی پر نسبت اپنے امام احمد کی اعلم بأخذ ریج ہوتے کی ثہارست مسے  
ہے ہیں حالانکہ بیعقل منتین تو امام احمد کو مجتبہ ہی قرار نہیں دیتے اور کہتے ہیں  
کہ وہ صرف حنفی حدیث تھے اور امام شافعی کے بعد کوئی مجتبہ ستل نہیں ہوا۔  
ہاں یہ امر کو عرف حدیث میں حضرت امام ہمام کی بنائی وسلم کی طرح چندان بڑی  
ضیغ تصالیت موجود نہیں سماں کی وجہ کی علاوه وہیں نے یاں کروئی ہے چنانچہ  
خیرات الحسان کے صفحہ ۲۶۸ میں لکھا ہے۔ ولائل استغله بمذاہم  
لے یعنی امام شافعی نے امام احمد سے کہا کہ آپ یعنی مدیش ہمہ ہیاہ جانتے ہیں  
پس اگر کوئی بزرگ حدیث آپ کو حسومہ ہو تو مجتبے آپ اطلاع دین کریں اس پر عمل کیں  
خواہ وہ کسی کو فی بالصری و شام کے رہنے والے سے آپ کو قل ہے۔

لهم يظہر حديثہ فی الغاریب کما ان ابا یکر و عصر رضی  
الله عنہما لما شغلہ مصالحہ المسالمین العاملہ تئ  
یظہر عنہما میں روایۃ الاحادیث مثل ما ظہر عن  
دو نہما حتی صغار الصحابة و ضوابط اللہ علیم و کذک  
مالك و الشافعی نہم یظہر عنہما مثل ما ظہر عن تعری  
الروایۃ ابی زرعة و ابن نعیم لاشتمالہما لذکر الاستنباط  
علی ان کثرۃ الروایۃ بیدون الدلایل لیس فیہ کبیر  
مدحہ بل عتدہ ابن عبد البصر۔ باہمی ذمہ شم قال  
الذعف علیہ فقیہہ جماعتہ المسالمین و علمانہم ذمہ  
الاکثار من الحدیث بیدون نقطہ بلا تذبذب و قال ابن  
اقل الریائیتہ نقطہ لیعنی پوچھ حضرت اہم ابو حیان شکری ایک اہم کاربڑ  
مسئل دین میں مشمول تھے اس یے آپ کی روایت حدیث کا زیادہ پہنچا جائی  
میں زہابی کا حضرت ابو حجر صدیق اور عرفراوی چبک کا عارف مسلمان کے صالح  
اور انتظامی امور میں شامل تھے اس یے ان سے روایت اور احادیث کا  
ظہور ایسا نہیں ہوا ابسا کہ دوسرے صحابہ سے حق کو حجا پڑے ہوا ہے اور ایسا  
ہی امام مالک و شافعی سے بھی اس تقدیر اور حدیث کا پہنچ نہیں ہوا۔ جیسا کہ ان میں  
سے ہوا جو اس کام کے نامہ تھے جیسا کہ ابو زرعة و مالک و حنفی و مذکور اس  
ذمہ بہ انتظام اس کے کام میں نہ تھے ملادہ یہ کثرۃ روایت  
انغیز روایت کے وجہ مدت نہیں ہے بلکہ ان حدیثوں سے اپنی کتاب میں اس کی ہم  
میں میٹھا باب بالذھابیہ اور کہا ہے کہ فقیہہ اور علماء اسلام اس امر پر مستحق ہیں  
کہ انہا حصیت بڑیں ذرہ و تذہب اور مزید ہم ہے اور ان بڑھ رئے کہا ہے کہ کہتا ہے

کنایی آنستہ بہتان الحشرین کے علماء میں امام ابی القاسم الحشری نے جو کچھ محدث اسلام اور  
مسلمانوں کی اصلاح کی ہے وہ ان صفات سے قدر و قیمت میں بسوار ہے بلکہ کہتے  
ہو سرف روایت کرنے میں شکول رہے اور اسی وجہ سے حضرات شعراً کے بحثاً طبلہ  
و حجج اور فضائل حجاج کے حدیث کی قیامت بہت سی کم پڑی گئی ہے الگ یہ کہ امام ابی  
الامام شافعی تدوین فرقہ میں شکول ہر سے تھے پھر کیون ان سے خارج میں احادیث  
کی ذراست ہوئی ہے اس کا جواب ملامہ بن جعفرؑ خود بی جملائی دے دیا ہے  
کہ اگرچہ تدوین فرقہ کے قادی اصول امام ابو حیفہؑ کے قائم کردیتے ہے امام ابی  
شافعی کو اپنی تدوین فرقہ میں بہت کم محنت کرفتی ہے اگر تاہم ان سے ہے  
لہت و حجج شعراً کے ہو سرف روایت کے لیے منزیر شرحتے ہے بہت کم احادیث  
ظاہر ہوئی ہیں۔

دوسرا بی وجا امام ابو حیفہؑ کے کثرت کے ساتھ محدث ظاہر نہ ہونے کے  
ہے کہ حضرات شعراً کی ذراست احادیث کی بہت بی فناٹ تھے اور جیل  
ان کو رسول نہ کے اوس ارشاد سے بعد اہواضاً جاؤ اپنے کو بالمسن کہدا  
ان بخُندت سیکھ ماسمع کے الناظر سے فرمایا ہوا تھا جس پر حضرت  
میر تو صرف قلیل روایت کرنے کی تائید ہی انہیں فرضتے تھے بلکہ وہ زیادہ روایت  
کرنے والوں کو سزا کرتی ہے اسی وجہ سے فرقہؑ کی تھے اور حضرت محدثین نے اپنی بیان  
کرو احادیث کو جلا دیا تھا اپنے امام ذہبیؑ نے ذکرہ المذاہل جلد اصحیح میں کہا ہے  
وقد کاف معرفت مدنی وجہہ یختیح الصاحب علی رسول  
لہ یعنی آدمی کو اتنا بوجلد کیا ہے کہ جو بات سے اس کو بیان کرے چکر  
اکثر غربیں جو شے نالیں ہوتیں ہوئیں اسی لیے الہبرات کو بیان کر دے گا تو مزدوجوں  
کو سے چاہے۔ شکوہ باب الاعظام۔

الاصل صاحب خیرات الحان اور دیگر علمائے کرام نے اپنی تصریحات بالا  
میں سن دیگر شعراً کے امام ابو حیفہؑ سے بذریعہ کی است بازیابی روایت کے مابین  
ظاہر نہ ہوئے کی بڑی بحسرتی و جرمیہ بتاوی ہے کہ چون کوہ دین تھہی کی ایک  
بحسرتی تدوین فرقہؑ اور اس کے ذریعے سن بن جعفرؑ کے فتویٰ کو شرحتے  
کے ایک اصل اصول کام میں شکول ہوئے تھے جس کے مقابلہ میں کثرت احادیث  
یا اکثر روایت محدثین کا کام کر دیں و وقت میں رکھتا تھا اس لیے ظاہر ہے کہ  
ایک بناست ای اعلیٰ اور ابھر کا مجموعہ کروہ ایک اول کام روایت محدث  
کا اس طبق انتیا کر کتے جو بعض مترجموں میں بجا تے غوبی کے ایک مذہب اور

الله عليه وسلم يا مرحوم ان يقظوا الرأي عن  
بيتهم ولئلا يتأخّل الناس باحاديث عن حفظ.  
يعنى حضرت عزرا اس توفى سكر صاحب مدحیت ليس رسول ضاپر خطام نکر  
و سے ان کو علم دیا کرتے تھے کہ بغیر ندا سے کم رایت لکاریں تاکہ زمشول ہوئیں  
ولگ ساتھ احادیث کے خذا کرنے سے پھر موہبہ میں ہے۔ عن ابن سلامة  
عن ابو هريرة دقلت له اکنت حدث فی نصاب عمر حکنا  
قتال لوکت احدث فی نصاب عمر مثل ما اخذ شکم  
نصر بحق بعثتة۔ يعني ابی سلمہ سے دایت ہے کہ ابی نصرہ و رمۃ  
سے پچاڑ کیا آپ راز عمر نہیں بھی اس کرسی سے صیانت بیان کیا تھے کہ اب  
اگر ان کے زمانہ میں اس کرٹ سے صدیت بیان کرتا البتہ وہ بھی ابی چڑھی سے  
منور ہے۔ عن سعید بن ابراهیم عن ابیه ان عمر جس  
ششة ابی مسعود و ابی الدرداء و ابا مسعود الانصاری  
قال قد اکثرتم الحديث عن رسول الله صلى الله  
عليه وسلم. يعني سیداپنے ابا ابراهیم سے رایت کرتے ہیں کہ حضرت  
حضرت عین صاحبین ابی مسعود الانصاری کو قدر کیا اور فرمایا  
کہ تم کوی سزا اس لیے دی گئی ہے کہ تم رسول ندا سے بہت صدیت بیان  
کی ہیں۔ او منورہ میں ہے۔ قالت عائشة جسم ابی الحديث عن  
رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانت حمسة  
حديث فیمات لیدة تیقلب کثیراً قالت فعمنی فقلت  
استقلب شکوی اوثی بلغك فلما اصبع قال ای بنیة  
هانی الاحادیث التي عندك لجستہ بها فہ عابدار فی

قتلها قتل خشیت ای اموات وہی عندک فیکوت  
فیها احادیث عن بعل قد اشتمته و دللت و لم يكن كما  
حدثني فاكون قد نلت ذاك فهذا لا يصح والله اعلم  
یعنی حضرت مائتھے فیما ہے کہ ریسے باپے رسول خدا سے پانچ طریاں  
معنی کیں جو ہیرے پاں تھیں ایک دن جو آپ رات کو گھر میں آئے تو  
اوھر اذھر بہت پھر نے تھریں نے غومہ ہر کہا کیا آپ کو ہیری نہیں کیا  
نکایت پڑی ہے جو آپ اوھر پھر تھوڑے ہوتے یہ جب سچ ہوئی تو فرمایا  
ہیری ہی تو دہ احادیث ہوئیں پاس اسی سمجھا کر دے میں نے فی الواقع  
و سے دن پھر آپے آگ، اگی امماں کو جلا دیا اس پر میں نے کہا کہ آپ نے ان کو  
کیوں جلا دیا ہے۔ فیماں تو ایوں اہمیات سے کہ اگر میں مر جاؤں اور احادیث  
بھیجے وہ بائیں اور ان میں کتف ایسی صدیت کیا یہی آدمی سے کی ہے جو جس کو میں نے  
امانت رکا تو جس کے ساتھ اصل میں وہ صدیت ایسی نہ ہو جسی کہ اس نے بیان کیا ہے  
پس اس مالکت میں ایسی صدیت کا مقابل کرنے والا پوچھ گیو وہ اصل میں نہ ہو۔ وکھو جھکھا  
خیشن رسول خدا سے احادیث کے رایت کرنے میں کس قدر مقاد تھے کہ رف  
ایک راوی کے دریابن میں پڑیا تھے میں ان کو رسول خدا سے صدیت کے  
ضیغ طریق پر فروی ہوتے کہ احوال بتاتا۔ حالاً کو صحابہ رب عذل اور شہزادہ علیہ  
لماز کے صد اذال تھے پس جو کہ احادیث اقتد و بالذین متن  
بعد من اصحاب البوک و حسن اور علیکم بستی و مسنة  
خلفاء الراشدين المحدثین الخ میں رسول خدا نے خڑا خیشن  
کے تکید اور انبیاء کے واب کا ضریغ طریق دعکم دیا تھا اس نے امام ابو عینہ کے  
رایت صدیت کے مارے میں تھیں جن حضرات خیشن کے ساتھ امران کی سنت میں

کا اتباع کر کے بہت دیکھنے کے کم ڈایت کہے اذکیر مریت اور کتابت  
مریت کو پسند نہیں کی۔

جدید آبادی دوست نے یہ بالکل جھوٹ کہا ہے کا اصل فرقہ کے مدنام امام  
شافعی ساحب تھے نالہ آپ کتب اسلامی سے بالکل باہر ہیں ورنہ بالباہی نہ  
کہتے آپ تین عالم ہمیں کو منظر لیتے اور مول کے نہون کوے الہاس بارہیں کو حقیقی  
آناب کا خالد دین تو شانم تعمیل کروں اسی لیے ہر ہی سے ایک شافعی الفاظ بزرگ امام کی  
تصنیف سے نایت کرتے ہیں کو علم اصول نے مدنام ایضاً جھوٹ تھے ز شافعی م  
حافظ عمال الدین سیوطی شافعی اپنی کتاب تہذیب الصیفی مخفی ۲۱ لکھتے ہیں۔ ہو  
اول من دون علم الشریعة درتیسے ابواباً ثم تابعہ  
مالک بن انس فی ترتیب الم Kutub نہم یعنی اباحتۃ  
احدالات الصحابة

لے یہ حدیث صحیح ترمذی میں اس طرف پرمودی ہے۔ عد ایت مسح  
قال قتل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوہیت کٹا ہوں میں کوہ پر پڑھا  
اوہ خدا نے نئے کی اوہ سنت سکم و فراہم واری احکام کی الرجح ما کو شلام جیسی ہی  
کیوں نہ ہو کو کوچھ خوش نیز سے بد و نفع رہے اپنی وہ دیکھ کا ہبہ امندال گون  
میں اپنی لازم پکڑا پائے اور پریست اور سترے میں نہ لٹکائے راشد بن ہبہت بافتہ  
کی نشت چکل میں اساقیری نیز نہ نہت اور خدا نے راشد بن کی نشت کے اوہ سخت  
دانست مادر اس نشت پر اور در رکھا پائے اپ کو بیرون سے کیوں کوہرا کی  
برہت گزاری ہے۔ دالتا بعین لم یضعوا فی علم الشریعة  
ایجاداً ہموبہ نہ دلا کتبہ اہم تریتے۔ یعنی امام ابو حیان چھسے دیکھنے ہیں  
جیوں نے علم شریعت کی آریں کی اور اس کے اواب مرتب کے پھر ان کے تابع والک  
بن انس کی اب سمعطاً کی ترتیب دیکھنے میں ہوتے اور امام ابو حیان ہم سے اس بڑہ

لے یہ حدیث مکملہ و باب الاعتصام میں بن ابوداؤ اور مسلم امام احمد سے باب  
الخانہ منتقل ہے۔ سخن العیاض قتل صلی بن اباد رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم ذات یوم فیم اقبل علینا بوجہ فوعنا

موعظة بلیغہ درفت منہا العیون وجلت منہا  
النوب قتالِ دجل یا رسول اللہ کان هذه ومحفلة موع  
قا وصنا فقتل اوصیکم بتتوحی اللہ والسمع والطاعة  
و ان کان عبداً جیساً فان من يعش منکم بعدی  
فیوی اختلافاً کثیراً فعلیکم بیت المقدس نہتہ المختار  
الراشديين المحدثین تمکاً بہما واعطوا علیہما بالولجه  
ایاکم دمحدثات الھوٰ فافت کل محدثہ مبدعہ دلک  
مبدعہ ضلالۃ۔ یعنی عربان بن ساریہ کتے ہیں کہ ایک ذر زندگی  
رسول خدا نے ساتھ جو سے پھر منہہ بدارک باری طرف کر کے ایسی خوبی سنت  
ہم کو کی کاں سے ہمارے آنکھ کی رڑسے اور ان ذرگتی ہیں ایک خوش نے  
کہا یا رسول اللہ گیا نیست دعا کرتے والی ہے پس کوئی آسان دستیت  
کو وہم کو پہن چڑھا یا رسول خدا اصل الشیطون نے کوہیت کٹا ہوں میں کوہ پر پڑھا  
اوہ خدا نے نئے کی اوہ سنت سکم و فراہم واری احکام کی الرجح ما کو شلام جیسی ہی  
کیوں نہ ہو کو کوچھ خوش نیز سے بد و نفع رہے اپنی وہ دیکھ کا ہبہ امندال گون  
میں اپنی لازم پکڑا پائے اور پریست اور سترے میں نہ لٹکائے راشد بن ہبہت بافتہ  
کی نشت چکل میں اساقیری نیز نہ نہت اور خدا نے راشد بن کی نشت کے اوہ سخت  
دانست مادر اس نشت پر اور در رکھا پائے اپ کو بیرون سے کیوں کوہرا کی  
برہت گزاری ہے۔ دالتا بعین لم یضعوا فی علم الشریعة  
ایجاداً ہموبہ نہ دلا کتبہ اہم تریتے۔ یعنی امام ابو حیان چھسے دیکھنے ہیں  
جیوں نے علم شریعت کی آریں کی اور اس کے اواب مرتب کے پھر ان کے تابع والک  
بن انس کی اب سمعطاً کی ترتیب دیکھنے میں ہوتے اور امام ابو حیان ہم سے اس بڑہ

کی تعداد بیش کم ۵۰ ہزار بی رہائی ہے اور چر ان میں احکامی امام دینت عرب کے حصیں  
صرف ہیں ہزار بی ایس کے قریب جنکا تجھہ کو جاننا ضروری ہے اسی اجر  
قصص، فضائل، معاوظ و نیر و خیر ہیں اگر کوئی امام شماری و خیر نہیں نے  
جو یہ کہا ہے کہ ہم نے ۵ یا ۶ لاکھ امام دینت عرب کے اپنی اپنی سمجھ کو  
مرتب کی ہے اُس قدر امام دینت ان کو یاد نہیں کیں تو پھر کے انہیں نے ایسا  
کہا اس کا وجہ سبب ہے کہ ایک ایک حدیث کے کمی کی طرف ہوتے ہیں جنہیں  
بعض سچے بھیجنیں اور ضیافت یا قدر ہوتے ہیں چنانچہ ایمان لوگوں پر مکہ جن کو  
امداد دینت سے پکڑ سکے ہے پر یہ نہیں ہے پھر انہیں طرق کے انتہا و شمار پر متواتر  
مشہور احادیث عزیز کا الملاقوں امام دینت پر کیا جاتا ہے ایسی آگر انہیں طرق  
کی برکت سے۔ ۳۔ ۴۰ ہزار سے زیادہ نہیں ہے دینتی زیادہ کے عقلی نامت کر  
دکھلائیں جس کا یاد ثبوت ان کے نہ ہے۔ دوست ۵ لاکھ حدیث کی تعداد تجھہ  
کے یہ نہیں ہے بلکہ اسی سمجھ کی نے ہے جو بلا اجنبی اور طاقت اور اس کی مدد  
کے صرف دینت کے زندروں و ملک پر امام دینت و آثار اور فضایا اسے صحابہ و تابعین  
و خیر سے جو ب حدیث کی تحریف میں داخل ہیں فتحے دینا چاہئے جیسا کہ  
امام احمد کے جواب قول مندرج کہب بن جمعۃ اللہ الفاظ مخمر ۱۵۵ سے ظاہر ہے  
اور مسلمب اس کا ہے کہ شرمنی مسائل میں خوبی دینا کوئی آسان کام نہیں ہے اور  
اس کی لیے روایات اور معلومات کا بہت ذخیرہ منطق میں موجود ہونا چاہلے ہے ایسی  
امام احمد کی تصریح نہ کردہ دراصل آپ لوگوں کی ترمیدی اور تبلیغیں داشت کہ فتنی  
چہ جن کو نیچالی ہی ہے کہ اس کے پاس صرف قرآن مجید اور سنن ابو داؤد و ہجر و  
اسی کو تمام دین کے متولوں کے نے ہے کافی ہے۔“ دیکھو انجام ایمان دینت کیم جو بڑی

میں کسی کو سبقت حاصل نہیں ہے کیونکہ صاحب اور تابعین نے علم فرمائی تھیں کوئی بخدا  
یا کتاب کی ترتیب نہیں دیتی اور علماء مرفقین بن احمد کی لے اپنی کتاب کے بعد ۲۷۵  
میں الکمارہ سے قال محمد بن الجعفر ابو یوسف صاحب  
اگر حیثیتہ داؤل مدن وضع الكتب فی اصول المفتہ علی مذنب  
الخطيئة۔ یعنی امریک جزئیتیں کہ امام ابو یوسف شاگرد امام ابی طیفہ رہ  
پڑی پہنچے وہ شخص یعنی ہنوز نے علم اصول فتنہ میں امام صاحب کے ذمہ پر کہا ہے اس  
کیمیہ کے پس پڑھتے ہی ثابت ہے کہ اکابر کو علم خبرت و اصول فتنے کے تدوین یعنی امام الہی خنز  
تھے تو پھر حیدر آبادی کا کہنا کہ اکابر علم اصول سے واقعی کی خواہ امام صاحب میں پائی  
نہیں باقی سارے اس کی جیالت کی دلیل ہے۔  
آخری حیدر آبادی نے جو کمال الخنزیر کہا کے کوئی مختہد کی لے یعنی یا یا پس کو کو  
امدادیت کا جاننا ضروری ہے اول قوی اندھا حقیقی نہیں ہے بلکہ اس سے مراویات  
امدادیت کی ہے جیسا کہ اشت الفتن کے مخدوٰ ۳۹۹ میں الکمارہ میں اسے مذنب  
الله کو کہا ہے لیست علی الحیۃ و انسا الملأ منها مخف  
النکارة فقط۔ یہ کفرہ لاکھا امدادیت کیاں ہیں اگر تمام جہاں کی امدادیت میت  
کی جانیں تو ۴۵ ہزار حدیث میں صحیح ثابت نہیں ہوتے یعنی مافاظ جلا الدین سید علی رئیس  
تمام جہاں کی صفتیت کی کہ بوسے امدادیت کو نقل کر کے اپنی کتاب میں جمع کروائی  
ہیں بلکہ استیصال بحی کی تقدیر بھی جیساں جمع امور اس سے ۱۹۵ ہجری میں حضرت  
رضیح علی متفق نظریں مل کر کوئی مصنه ای امدادیت کو الباب فقر پر مرتب کر اپنی کتاب  
کوئی اعمال فی من الانقاول والاعمال میں جمع کیا ہے اور اپنی طرف سے کوئی حدیث  
بال بہتے نہیں دی اگر ان امدادیت کو جن میں سب فخر کی امدادیت صحیح حسن  
منیف معرفت موقوف۔ اُنمّا صحابہ ہمین سچے تابعین میں خاور کیا جادے تو ان

چنانچہ یہ فرمی جو ابن ملکان نے اس طریقہ کتابیتے قال الشافعی قتل لف  
محمد بن حنفہ صاحب العالم صاحبنا امام صاحبکم الخ ثابت  
ہٹالے کروف ناسیا الکرم جیا ہے اور اس کی کوئی حدیث بیان نہیں کی کہ کس لوگی  
نے یہ کمالہ امام شافعی کا دادریت کیا ہے پس جب کام کی کن شد پسیں  
بے تو پھر یاد ہوں کہ زمان کے پہلے کا حال بلا منصف ایسا تھا پر کہ خلاں کتاب  
میں لکھا ہے کس طرح قابل امتیاز ہو سکتا ہے وہم اس وقت کیے امتیاز اس  
کے میں تھا ہر سے کہ سوال کی ابتدا امام شافعی سے بحق ہے اور جو کام فرمادی بعد  
امام ابو عینہ کے تین سال امام ایک لکھا شاگردی میں و کروڑوں کے سنت علم  
کا خوب موارز مصالح کر کے ہوتے تھے اسی یہے ان کا پاسے شاگرد امام شافعی  
کے وصیف امام بالکت کے بھی سبق علم سے بہرمان کی شاگردی کے واقع تھے  
امام ابو عینہ و امام بالکت کے علم کے موارز کا سوال کرتا بالکل بے حق بلکہ مارٹھا  
حق دلیل تھا یہ موسیٰ وقت کا اگر کچھی مسائل ہوتا تو امراء بصری کی کتب مناقب  
میں کسی کتاب میں تو ضرور کسی کا چھوٹا شان پایا جائی اور یہ عجیب ہات ہے  
کہ اصحاب مناقب و اس وقت سے بالکل ساکن رہیں اور ایک نام بترخ و  
طلب دیاں کا جامیں جواں وقت کو بیان کر دے اور محیر طریقہ تریکہ کو لوگی سنبھل  
بھی ساقر بیان ذکر کے چھار مرقد قصر ائمہ تبریز محدثین کی متذکرہ بالا ۹۷ شاہراہ  
حرس اشادت بہروم کے بالکل مغلی ہے جس میں حضرت ابن ساکن محدثین  
کے پیڑا اپنیوں نے بوجہ شاگردی امام ابو حنفہ و امام بالکت کے دونوں کا زمانہ ہے  
ویکھا ہر احادیث درود کے سبق علم کا موارز کی بخشی کی جو اتنا امام ابو عینہ کی فضیلت  
پاس طرح ٹھہرات دیتے ہیں۔ لیکن احمد احقر اف استدعا

۶۹۰ صفحہ ۴

ایک وقت امام شافعی اور محمد بن حنفی شاگرد ابوحنین میں بھیگا۔ اب اسے  
دیوبندی ہوا کہ ابوحنین نے زیادہ فلسفہ سے بالام کا لکھا۔ اس سے باشہریں امام شافعی  
نے کہا کہ محمد تین قسم خدا کی تقریب دیتاں کہ دو کوں قرآن میں علم ہے تو امام محمد نے  
کہا اللهم صاحب حکم (متنا) سے صاحب امام (ماک) پھر شافعی نے کہا  
کہ تم خدا کی بستاؤ سنت میں کوئی زیادہ عالمی علم نہ کہا اللهم صاحب حکم  
میں امام (ماک) اس کے بعد امام شافعی نے کہا کہ اب قیاس باقی رہا سوتیں کہا  
چیز تھیں۔ یہ حکایت چند کتب فارسی و طبلیات میں ضمحل سے کتب تقدیر میں  
کہ جو کرنے سے نتیجہ نکلا ہے کہ علم شافعی امام (ماک) سے اور علم امام احمد  
کا شافعی سے اور علم امام بخاری کا ان سلب سے زیادہ تھا مگر امام ابوحنین اس بوج  
بنی بست کمر سے بیان ذکرہ۔

دنی دوست نے اس مکالمہ کی کوئی سند تینیں بتانی لگیں کہ کتابیں مکار  
ختنی بے صرف زبان سے کہہ دیا کرچہ کتب قاریخ و طبقات میں پھیلائیت  
متعطل ہے کچھ وقت تینیں رکھتا۔ ان پندرہ میں سے کسی ایک ایسا مکالمہ جو اتنا  
اگر آپ یہ میں کتابیخ این خلاکان میں مکالمہ درج ہے جیسا کہ ذرا ب صدقی  
جن شان نے اتحاف البنادار میں تاریخ ان خلاکان کا خالد روایا سے گرفتہ تھی  
کہ ان خلاکان میں اس وقت کا جو ناکوئی دلیل اس کی تجزیٰ کی ہے میں ہو سکتی ہے کہ کوئی اقول  
تو اعترض این خلاکان فاعضیٰ نہیں لیں ایں الجیاس اس امریکن محمد ساتویں صدی کے موقع  
تھے جنہوں نے رائے ہے اسیں اس کتاب کو کھا اور اس میں بعض ایسی مزید زبانی اُس  
کی باتیں بھی مثالی بھی کھو دیں جو کسی کتاب میں پانی نہ کسی تینیں میسا کر شفت اللطیفون  
کے سفر ۴۲۸ میں کھا ہے فغمد الم ترتیب علی حروف المجم

عاليماً فيها كشف العلم كشفاً مم يكتنفه أحد ببعض قديمه  
دفعته دفقة. لين امام ابوحنبل<sup>رض</sup> سے بڑو کرنی غصہ اس بات کا سخن  
نہیں ہے کہ اس کی تیاری کی جادے کی کردہ ایک امام تھی۔ سوراخ عالم فتحتے  
بیساکہ انہوں نے علم کو اپنی صفات۔ پھر اور اس اور اس اسے کھوا ہے ایسا کی  
نے نہیں کھولا۔ دھکرو ان مدارک کیں تھے امام ابوحنبل کے ذمہ میں ملست افضل  
ظاہر کرتے ہیں کہ ان کے ذریعے کوئی بھی امام ابوحنبل کے ذمہ کے  
اقتنا و انتیر کا زیادہ رُجُون سے پہلے اس شہادت اور نظر درج مقرر میں وملتے  
کرامی خداویں کا یہ تجویز ہوا ہے کہ مفتین نے ذا اہب البعد میں سے مفت نام  
الفضل<sup>رض</sup> اور ان کے ذریعے کوئی ترجیح دی ہے جانبِ خود الباہر بالذن کے سو  
۱۱ ایں کھا ہے۔ عن الامام شمس الدين محمد بن  
العلام الباطب الشافعي دكان قد وصف بالحافظ والافتخار  
اسہ کاف يقول اذا سئلا عن افضل الانتماء لقول ابو  
حنبلة - لین امام شمس الدین دکان العلام الباطب الشافعی جو حفظ و انسان سے موصوف  
تھے ذا افضل کہ جب کہا ہے پوچھیے جا کر اس میں سے افضل کون ہے تو ہمیں  
کیسے کہ ابوحنبل افضل ہیں اضافت ہو ایسا ہی پوچھو شافعی المذہب  
ہونے کے افضلت کا سوال ہونے پر امام ابوحنبل افضل ہیں اضافت ہو تو یہاں  
ہی پوچھو کوئی افضل تایا جاتا ہے اور اصل واقعہ کوچھا یا نہیں جانا یہے ہی  
کشف الغون کے صفحہ ۲۰۲ میں ذریعہ ایڈم کا ذکر کرتے ہوئے اس طرح برکھا  
ہے۔ قال صاحب منتاح السعادۃ والیاذ اهاب الشجۃ  
الق تلقنها العتول بالصحۃ هـ المذاہب الایبعة

لائحة الایبعة ایف حینہ دملک د الشافعی و احمد  
بن حنبل ثم الحق والادلی من بینہا مذهب ای حینہ  
و محدثہ تعالیٰ لانہ المشتمی مفت بینہم بالاتفاق  
والاجماع وجودۃ الفریحۃ وقت الرای فی استنباط الاصکام  
و کثرة المعرفۃ بالکتاب والسنۃ و صحة الرای فی عالمہ  
الغیر ذلك تکن یتفق لعن یقلد مذهبہ معیناً فی الریء  
ان یحکم بہ ای مذهبہ صواب و یحتمل الخطاب تقطعاً لمعنى  
ما ہب من شایع العادات نے کھا ہے کہ اہب مہربن کی محنت کو تحول  
کے قبول کیا ہے چاریں جو چار امام ای ایضاً و ملک و شافعی و احمد بن حنبل کے  
ہیں پھر انہیں سے پہت حق اور ہر ذریعہ ایضاً کہا ہے کہ دکان میں سے  
الآفاق و حکام اور رسے پہبے میں احکام سائل اور استنباط احکام میں قوت لئے  
اور کتاب و ملکت کے راتہ اکثر طبقات اور علم احکام میں محنت رکھتے کہ دجے  
ستیز ہے لیکن اس غصہ کو کوئی ذریعہ میں کا ذرع ہیں مغلظہ میان ہے کہ اپنے  
ذریعہ اختیار کر کو صواب محتمل النظیکے اور در مرتب ذریعہ کو خطلا عامل  
الصواب جلتے اور اختیارات میں اپنے ذریعہ اختیار کر قطبیت اور دوسرے  
کو قلعن خطاب بکے اس طرح مادر عمر بن عبد الرحمن نے عالیہ ترجیح ذریعہ  
امام ابوحنبل<sup>رض</sup> میں ایک الانتصار ناکی کہو کہاں میں ثابت یا ہے کہ ذریعہ بگ  
ہیں ہے میسا کاشت الفتن کے تھیں ایں کھا ہے۔ الانتصار و الترجیح  
المسذہ ب الصیحہ، المحرر بن فوزی بن سید المؤمنی الموقی مفتی عینی ب ذریعہ ای  
مفتی عینی اللہ تعالیٰ۔  
اب حیدر آبادی لاہور کا کتبہ میں غصہ کر کے یہ تبریز کھا ہے

مژہ بڑی بات خود امام ابو علی سینا پری امام احمد اور امام سخنگاری کو ترجیح دیتا اور  
اعلم ترین صریح انصاف اور راستی کا خون کس ناہیں تو اور کیا ہے پس قویہ ہے  
کی طبیعیں کوادتی اور دفندیں کو اعلیٰ قرار دینا آپ کا ہم بنتے ان کا راز  
تباہ مورداں چھیں کنندہ۔

اب یہ دیکھتے کہ امام ابو حیانؓ کو کتنی امداد شد یا واقعیں اور کتنی نہیں  
**دبایی** | ابن علدوں سے نقل کیے ہے کہ ابو حیانؓ نے متعدد مرثیٰ ملیں لکی  
روایت کی ہیں اور محدث بن میشل جسٹ شافعیؓ سے ٹوٹا شافعیؓ نے کہا جائے  
ناصر الحدیث پیر قاضی گنے جو ایک امام میں امداد راجحہ سے کہا جاتے  
علم الحدیث وقت حجۃۃ قادیا یا حتیفہ انت بخاطرة من  
علم الحدیث من بیحاتا۔ نظریں کچھ قول بخاری و مسلم کا ہیں۔ یہ اندر ابہ  
میں سے ایک امام شافعیؓ کا قول ہے۔ ملیں جعدۃۃ مریمؓ نے کہا ابو حیانؓ  
نزیری اس مدیدیں روایت کی ہیں سب میں خطہ، وغرض ہے الیکریں وادہ  
نے کہا کل ذی الرهبان محدث امام ابو حیانؓ نے روایت کیا ہے نسبت میں مطل  
واقع ہوئی۔ ابن الجوزیؓ نے کتاب المثلث میں ان سب اقوال کو لکل کیے  
وہ بیوں کی حضرت امام انصاریؓ کی نسبت یہ بڑی صادری جزو  
**حنفی** | ہے جس کو وہ ہر موسم پر اپنی کیا کرتے ہیں اور انہی کی کامیابی  
گر کے حیدر آبادی نے بھی اس کو پہنچ لیا ہے اس یہے ہم اس پر پوری وقعیتی  
دان پہنچتے ہیں مودودیؓ نے جو امام صاحب کاظما خدا الحدیث ہذا تمہر پر مصل  
نامہ بت کر پہنچے ہیں اور یہ بھی ثابت کر پہنچے ہیں کہ آپ کے شاخص جس سطہ پ  
ختم مرثیٰ کی روایت کی ہے تعداد میں پیار ہزار ہیں اور اس طبقہ مور سے زیادہ آپ  
کے دو خاکوں ہیں جنہوں نے اُنکے مدینیت میں اور ان میں سے صرف ایک

علم شافعی کا امام ملک سے اور امام احمد کاشانی سے اور علم امام بخاری کا ان سب سے رایدہ تھا اپنے اس کی خوش بھی ہے، ورنہ عظیم نہیں تھا امام ابو حیان کو امام ابو حیان تو ایک طرف دیتے آپ کے اصحاب دشائیوں کے بی تعارف میں ایں علم و قرآن پسیں دیتے بلکہ اپنے ایک دو افراد بھتھتے ہیں جیسا کہ کتاب امام معرفت جلد اول سے ۲۰۷ میں مری ہے۔ حثٰ محمد بن سعد ان سمعت محدث حضر مسیحہ بن مارون و عتہ و عین بن معیت و علی بن المدیر و احمد بن حنبل و ذہبیر بن حرب و جملة آخرت اذ جاءه مستقت فی قالہ عن مسلمۃ فقال له اذهب الى اهل العلم قال له ابن المدیر ایس اهل العلم والحادیت عتده قال اهل العلم اصحاب الحنفیۃ و الحنفی صیادله، دیکھو جو کرام الحنفیین یزید بن ابرون امام احمد اور مسلم بن عری کو جو اور اس زاد امام بخاری میں اور جن کی نسبت خواہ امام تحریکی تھی کہا ہے کہ بخاری مرتکی کے اور کسی استاد کے پاس اپنے آپ کو تحریکیں کھا کر بخوبی مدرس تھے اور اس زمان کے وہ بڑے اطراف امام تھے امام ابو حیان کے اصحاب کے مدارس میں ایل احمد اور ایل عقیل پسند طبقت تھے تجسس اس انتہا جنم تا

عبداللہ بن زید متری نے آپ سے .. ۹۰۰ مادویت نیں اس کے علاوہ تلخ نظرالم  
ابوظہب کی ان پندرہ سائید کے جن میں سے پارتو اپ کے نامہ شاگردی نے  
آپ سے بلا واسطہ حادیث سن کر جمع کی اور یہاں کائنہ بیان ہو گا) اگر امام ابوحنین  
کے تلاذہ کی صرف دیگر تصانیف مثل امام محمد بن عطاء کتاب الاثار و کتاب الحجۃ  
بکیر اور امام ابو یوسف کی کتاب المزارات و امام دیغہ کو روکھا جا دے تو ان میں مٹا  
حادیث و ائمہ امام ابوحنین کے بہت سچے تحصل مردی میں گے اور نیز منف  
ان اپنی شیخیہ استاذ امام بخاری (معنیت بخاری) تصانیف و اقطانی تصانیف  
ماکر تصانیف برقی۔ معاجم خلاش طلاقی تصانیف علم اوی علی حمال الائمه اور  
مشکل الائمه دیغہ تو وہیجہ کر ان میں کس قدر دوایات بہت تحصل امام ابوحنین کے  
فریعے سے موجود ہیں جس سے بجزی اندازہ جو مکہ ہے کہ آپ کس قدر امام اور  
پڑھاوی تھے پہنچوں شخص ہے جو ایک مامنہ مذہب جبل الشان امام ابوحنین  
کی نسبت، کاغذ کر کے کران کو صرف ستر یا پہاڑیا تو اپنے سوہنیت یا دیگریں رکھتے  
کہ ہم سمجھ دیاں نے صفات کافیں کرے بخلاف ذات ہاتھی کو جائز نہیں رکھتے  
کہ امام صاحب کو لئنی محدث یا دیگریں ان میں نہیں ہے ایک قول میں ستر  
و دوسرے میں یہاں تیرستے ہیں ذیل یہ ہے۔ پہنچنے کا درجہ کیا تھا ایسے  
بے اصل تناقض لا قول کو مرضی ات لال میں پیش کرنا ایں الفاف کے نزدیک  
سرسری جوانی حاصل کرتا ہے۔ ان ملدوں کی عمارت میں صرع نعلیل ہے کیونکہ، اکی  
ڈایت عقل و لفظ ناطق ہے اس پر بدلوں بخت متصعب شخص کے کون انتباہ کر  
سکتے ہو لوی جو لی ساحب مردم نے تذكرة الاشہد میں مختصر ۲۲۸ سے مختصر ۲۲۹ تک  
اس پر مفصل بحث کرے، وہاں سے اس کا نعلطہ ہونا ثابت ہے کہ اس ملدوں  
کی عمارت کے سیاق و باقی سے یہی اس کا نعلطہ ہونا ثابت ہے ملدوں کے چنانچہ

ابن خلدون نے پہلے اس طرح پر کھلہ ہے۔ د تصد تقول بعض المبغضین  
المتعصیہن۔ الی منهم من کان قدیم البضاہة فی الحدیث  
فلمہذا قلت روایتہ ولا مسیل ای هذا المعتقد فی کبار الائمه  
لہن الشریعة انسما تأخذ من الكتاب والسنة یعنی بعض  
و ہم تصور نے جو اس بات کا القرار کیا ہے کہ امور میں سے جو مدیثت میں مغل  
بافت ہے اسی یعنی اس سے تکلیف روایت ہوئی ہے اس اختلاف کی وجہ  
کیا جو محدثین کے حق میں کتنا سبیل نہیں کیونکہ احکام شریعہ قرآن و حدیث سے  
مانعوں ہیں پس جب تک قرآن و حدیث میں صرفت نامہ ماملہ نہ ہو احکام شریعہ  
کا ان سے کوئی کارخانہ ہو سکتا ہے اور پھر اس کے بعد لکھا ہے اسلام ابود  
حینہ المخالفت روایتہ دعا شددی شرط الدینیہ والخصل  
لہ روایت کی جو محدث کی نسبت اسلام ابوحنین کی پیشوائی کی تذکرہ کو فرم ایسی دو روایت اور ایسا  
لائی ہے جو کہ اس نے وزراحت سے کر رہا تھا کہ وہ ایک ہمیشہ غبیر اور کھاہیں  
کا مال ہے کہ اسلام ابوحنین جو ہمیشہ نہیں کے بخلاف ذات ہاتھی کو جائز نہیں رکھتے  
مالاکہ یہ شرعاً اپنے اکثریت کے اس قول سے مانع ہے جو ایسا اور احمد رمزی و فرو  
میں ان مسودے اس طرح مرجی ہے نظر اللہ عبد اسعم مقام فتح عباد  
دعاعا در اداء اهالیب حامل فتحہ دعیر فتحیہ درب حامل فتحہ  
غیر فتحہ درب حامل فتحہ الی من هوا فتحہ منہ۔ یعنی تازہ کرے  
اس آدمی کو کوئی کہتا ہے میا اور کہا اس کو اور یہی شیعہ یاد کرنا اس کو اور یہیجا یا اس  
کو یہی اکستاخانہ بعض امثالے والے حدیث کے فتحہ نہیں ہوتے اور بعض امثالے  
والے حدیث کے فتحہ نہیں ہوتے اور بعض امثالے والے حدیث کے وہ اس شخص کو کہیا  
ہیں جو زیادہ فتحہ پر تباہے طلب یہ کہ سبھی یاد رکھنے والے حدیث کے خود بحمد

وَضُعِفَ روایةُ الحدیثِ الْتَّقِینِ اذَا عَادَهَا الفَعْلُ النَّفْسِ وَ  
قُلْتَ مِنْ اجْلِهَا دِعَايَةٌ فَقُلْ حَدِيثُهُ لَا نَهَى تَرْكُ روایةَ  
الْحَدیثِ مُعْتَمِدٍ افْحَاشَاهُ مِنْ ذَلِكَ وَيَدْلُ عَلَى  
اَنَّهُ مِنْ كَبَارِ الْمُجتَهِدِينَ فِي عِلْمِ الْحَدیثِ اَعْتَادَ مَخْصَبَهُ  
بَيْنَهُمْ وَالْتَّعْوِيلُ عَلَيْهِ وَاعْتِيَادُهُ رَدًا وَقِبْلًا دَامَتْ خَيْرَهُ مِنْ  
الْمَسْدِيقَاتِ - فَهُمُ الْجَمِيعُونَ فِتْوَةُ سَعْوَانِ الشَّرْطَ وَنَشْرِ حَدِيثِهِمْ  
وَالَّذِكْرُ عَنِ الْاجْتِهادِ وَقَدْ قَوْشَمَ اصحابُهُ مِنْ بَعْدِهِ فَ  
الشَّرْطَ فَكَثُرَتْ روایاتُهُمْ درویش اطحاحی فاکرہ کتب  
مسندہ ایضاً امام ابوحنیفہ سے اس لئے قلیل روایت ہوئی کہ انہوں نے  
روایت اور اس کے کلملے کے بارہ میں سنت تیزیں لگائیں اور حدیثِ حقی  
کو جب کہ اس کو فعل نفسی معارف میں صنیف بجا نہیں کہ معاذ اللہ انہوں نے

حدیث کی دللت کو عمدًا حجرا و اور قوی و ملیں ان کے علم حدیث میں پڑھے مجتہد  
ہوئے ہی رہے کہ جبل مجتہدین و محدثین ان کے احوال پر اعتماد کرتے ہیں اور بیہب  
مجتہدین کے احوال سے بحث کرتے ہیں تو ان کے احوال سے جسی خواہ بلبور رہ  
کے خواہ بطریقہ کے بحث کرتے ہیں اور محدثین نے  
رواۃ کے بارہ میں سمعت دی ہے اور آسان قیدیں لگائیں جس کے باعث  
ان سے حدیثی زیادہ روایت ہوتی اور سر ایک سے اسی قیدیں و شرطیں اپناد  
سے تقریباً بکھر خود تلامذہ امام ابوحنیفہ نے ان کے بعد شرطیں میں سمعت دی اور کثرت  
کے ساتھ ان سے روایت ہوتی چنانچہ امام خواری حقی نے بحث و احوالیں حدیث کی  
کیں اور ایک ستر رہایات ابوحنیفہ کی کمی۔ ویکھو ان ہر دو عبارتوں سے اب خلاف  
کا صاف یہ طلب لکھ ہے کہ سمعت متصبب لوگ جانکر کرے تکیل اور روایت  
ہونے کی وجہ سے ان کو تکیل بیانات خیال کرتے تھے یعنی ان کا اقتداء  
کیوں کو خوبی خلیل قرآن و سنت سے ہی انہوں کی باقی ہے اور شخص صرفت میں تکیل  
بیان کر خلیل قرآن و سنت سے احکام شرعاً یعنی انتظام اکابر کو سکھاتے خلیل  
بیانات ہو ہے کیتے احادیث سے احکام شرعاً یعنی انتظام اکابر کو سکھاتے خلیل  
امام ابوحنیفہ علم حدیث میں بڑے مجتہد تھے لیکن حدیث کی جوان سے تکیل و ایت  
ہونے کے تو اس کا ای بدببر ہرگز نہیں تھا کہ وہ حدیث میں تکیل بیانات تھے  
بکرا ہوں نے پاشے کمال و دل کی وجہ سے روایت اور اس کے تکیل کے باقیوں  
خطت تیزیں لگائیں اور حدیث ایقنتی کو جب کہ اس کو فعل نفسی معارف میں  
صنیف سمجھا جاتا ہے اس سے کفر روایت ہوتی لیکن جن محدثین نے روایت کے  
بارہ میں آسان قیدیں لگائیں ان سے حدیث کی زیادہ روایت ہوتی جسماب  
غادریں کا امام ابوحنیفہ کی ثابت ہیں اعتماد صدر مسیحی کو وہ امام موصوف کو کہ  
مجتہدین فی الحدیث سے سمجھتا ہے اور تکیل بیانات سمجھتے والوں کی بڑے تکشید

نہیں رکھتے اور بعض بھر رکھتے جیسے لکھنے میں کے آگے بیان کی وہ زیادہ بھر رکھتے  
پس چاہے کہیں سنی ہے اس کو بہنچا دے تک جس کو بہنچا ہے وہ اس کا مطلب  
کے جو اس بہنچا ہے اسے نہیں سمجھا اگر دیکھ جبل مجتہدین نے برخلاف صریح  
مقدمہ اس حدیث کے سو معاہدیت کے معین الفاظ ایاد رکھنے اور ان کے دلیے  
کے دلیے ہی ادا کرنے کی کوئی شرط نہیں رکھی بلکہ روایت کے بارہ میں بیان کی  
سمعت دی ہے کہ اگر لاید صرف حدیث کا مطلب ہی اپنی الفاظ میں بیان کرئے  
تو اس کی وہ روایت ستمبل سے چنانچہ اسی لیے صفات ستری میں ہزاروں احادیث  
باعنی مردی پانی باقی ہیں کے الفاظ ایک دوسرے سے ہرگز نہیں متعارف  
ان کا مطلب نہ ہے اور یہ امر صفات سترے کے ناظرین پر ممکن نہیں ہے۔

سے تزوید کرتا ہے تو اب اس کا ان کی دو ایات کی نسبت سبعہ عشر  
لکن صاف ایساست پر والتے کہ خود اس کے یا ناقل کے ہبھائے بھائے سبعہ عشر  
کے ...، کے بعد عذر لکھا گئے ہے کیونکہ امام ابو حیانؑ کی مایمادوران کے تلاذہ  
کی تقابلیں اور وحی نامیں کتاب میں جو عدالتی تاریخ کے ابتداء میں  
ہیں قوانین کی تدوین کی تدبیث میں جو عدالتی تاریخ کے ابتداء میں  
اور کوئی پارہ نہیں ہو سکتا کہ فقط سبعہ عشر کو ہر چندتی یا ناقل پر محول کیا جاوے  
وہ خود اب خلدون نے امام کو کل سڑہ حدیث پہنچی پر اعتبار نہیں کیا بلکہ اس کو کل  
پہنچاں طریق پر لکھا ہے۔ یقان پلغت دو ایشے ای سبعہ عشر  
حدیث اور خواہ اور جب کہ فقط یقان وہ خود ہی اس کی ضمانت کی راف  
اشارة کرنا اور نو ماکے لفظ سے سڑہ کی تدوین میں جنک خاہر کرتا ہے تو پھر متعدد  
تو قال اہل ثناست کے جو امام ابو حیانؑ کے طے سے ماقظہ الحدیث ہر نے کی شہادت  
دیتے ہیں اس صریح قول ضعیف اور انقل پور پر اعتبار کرنا باطل و انانی کے بڑا  
ہے موص اگر فرض کریں جائے کہ اب خلدون نے عذر اور خیر خال کر کے اس کا  
ہے تو یعنی اس کا یہ قول متابران کی رائج نہیں کے جواہ پر نظر کرو پہنچ کر ہیں کوئی  
وقعت نہیں رکھتا کیونکہ اب خلدون اگرچہ اور ناپریخی میں پڑا اماہر عقا ایک اس  
کو علم مشرعی اور فن حدیث میں پکھردا لاخت نہ تھی چنانچہ حافظ اب خیر عقلانی نے  
کتاب مخلص میں لکھا ہے ستم حصہ الکی کی قتل حری علیہ  
الشرجیۃ لہ معرفۃ فی العلوم العقلیۃ۔ لیکن اب خلدون کی  
نسبت جو امام کر کے پرچم اگل را ہوئے کیا کہ وہ مشریع علم میں ماری تھا  
صرف ہنلی معلوم میں اس کو دنلی تباہی لیے شخص کا کی ابتدا جو معلوم مشریع سے  
ماری ہو مال اگر کسی ایسے حدیث مجرم سے جو علم دیلیات حدیث دینیہ وسیں ماحر

اور کتب حدیث سے واقع ہوتا ایسا قول صادر ہوتا تو البتہ اس کا کچھ لٹا فوجہ کی  
ختاب چارہ ابن خلدون جس نے حدیث کو نظر عزیزیں دیکھا کی جائے کہ امام ابو حیان  
کس تدریج دیلیات کتب حدیث میں موجود ہیں بلکہ وہ تو خود اپنی تاریخ کے ابتداء میں  
مفترض ہے کہ امام ابو حیانؑ اور حکایات مختلف میں مختلفوں کا واقعہ ہونا غلط ہے بیان  
کر پہنچے میزان عقول سے ذہن کرنا پڑتی ہے اور جو بات براہین قطیعہ عقلیہ و تکید کے  
خلاف ہو اس کو رد کرو دینا پڑتی ہے۔  
حضرت امام شافعی کی نسبت بعض افراد ہے کہ انہوں نے امام ماحب  
کی نسبت کہا اکابر کا نام بضاعتہ حدیث علم الحدیث من جاہ۔ چنانچہ اول  
و میرض اسی یہے ایساست کا کوئی خال نہیں دے سکتا کہ امام شافعی کا یہ قول  
نے کس کتاب ہے انکل کیا ہے اور پھر امام شافعی کے اس قول کو کس زادی نے دیا ہے  
کہ یہ دوں جب کہ امام شافعی کی شہادتوں میں برداشت امام ابو حیانؑ کی نسبت  
امام شافعی کا یہ قول اگرچہ کہ "فتنہ میں تمام فتنہ امام ابو حیانؑ کے وظیفہ خوار  
میں اور وہ شخص امام ابو حیانؑ کی کتنی بڑی دیکھ دے کہ یہ علم میں تجوید فہرست نہیں ہو  
سکتا اور جو کو علم فتنہ صرف امام کے شاگردوں کے بھی بیان ماضی ہو جائے تو پھر اسکے  
جیسے عین آدمی بھی فرایے کہ جو سکنے ہے کہ وہ امام ماحب کی نسبت اسکے بعد فرمایا  
بات کے کہ سکتے تھے جو زندگان کے اپنے عندر کے ہی منافی تھیں بلکہ ایک بم غیر  
فتنہ اور محمد میں کی شہادتوں کے صریح برخلاف تھی جس سے ثابت ہے کہ وہ صرف یاد  
لگوں اور حادثوں امام ہبام کی من گھرست این جزوی تھی نے کہ خلنم میں نہ کہ  
علی بن میمن اس امام ابو حیانؑ کے افواں کو انکل کیا ہے مگرچہ کہ وہ اذل درجہ کا شخص  
شخص تھا اور امام ابو حیانؑ کی نسبت اس کو کمال درجہ کی مدنی حدادت تھی اس یہے  
اس کے جوں پر کوئی ابھار نہیں کیا گی چنانچہ اس یہے کتاب منتظر و میرض میں ہو اما مرد

وی ہے چانپر نیزت الحان کے صفحہ میں کہا ہے۔ قال الإمام علی بن الہیتن  
ابوحنینۃ رَدَّ عَنْهُ الشَّوْرِیُّ وَابْنُ الْمَبَارِكَ وَحَمَادَ بْنَ زَيْدٍ وَهَشَامَ وَدَعْيَیْعَ وَعِبَادَ بْنَ الْعَوْمَ وَجَعْنَ بْنَ عَوْنَ دَهْرَ  
لَثَّةَ الْبَاسِ بَهْ لِعَنِ امامِ علیٰ بْنِ مَرْیَنْ تَسْکِیْنَ کَہا ہے کہ ابوحنینۃ سے میان  
اثری اور عبد اللہ بن مبارک و عینہ مدحیم نے روایت حدیث کی ہے اور وہ ائمۃ  
ہے۔ دیکھو میں بن ماریٰ تو امام صاحب کی ثابتت کی شہادت دے رہے ہیں۔  
اور فرماتے ہیں کہ کبڑے بڑے نوادرتیں نے ان کے روایت حدیث کی ہے اور ان  
بوزی ہیں احتسب شخص برخلاف اس کے اک ان ماریٰ کا یہ قول بیان کرتا ہے کہ امام  
صاحب نے صرف پیاس حدیث کی روایت کی ہے رب میں خطاء الفرش ہے اسی  
طریقہ ویکھ لگھ حدیث کے بھی امام صاحب کی توڑن کی شہادت وی ہے چنانچہ  
ایمرونوں نے بھی امام صاحب کی توڑن کی شہادت وی ہے چانپر ایمرونوں شریعت  
نے آپ کی انبیت یوں کہا ہے۔ کاش داللہ حس النعم جید الفاظ حق  
شغراً علیہ به اعلم به منهم وَاللَّهُ سَلِیْقُوتُ عَنْدَ اللَّهِ وَكَانَ  
کثیر التَّحْمَ عَلَيْهِ۔ نیز نیزت الحان صفحہ ۲۳، نیز نیزت الحان کے صفحہ ۲۵ میں  
ہے۔ دشمن بھی بھیت میعنی احادیث سنتیان ہندے قال تعالیٰ  
لَهُ لَمْ يَنْظُرْ إِلَيْنَا قَسْمُ أَمَامٍ إِلَيْنَا بَشَّرَتْ بِنَرْتَنْمَ ارْتَنْمَ بَلْتَنْتَقَهْ اَنْسَ نَهْ اِنْ بَلْتَنْ باَنْلَکَ کَی  
بُطْنُ کَی اَنْ کَوَانَ سَهْ زِيَادَهْ بَانَسَهْ دَلَسَهْ اَخْرَجَنْ نَهْ خَرَسَهْ مَلَکَےْ بَلْتَنْ بَلْتَنْ  
کَوَبَدَلَ اَسَ وَقَتَهْ اَکَهْ اَوَرَشَمَهْ دَارَ اَمَامَ اِلَيْنَا بَلْتَنْ پَرَ كَسَتَهْ۔  
لَهْ مَارِیٰ بَنْ مَسِينَ سَهْ بَرَچَالَیٰ کَکَی اِلَيْنَا سے میان فردی نے حدیث فرمائی  
کی ہے زیادہ کر اس روایت کی ہے اور یہ میں فرمایا کہ ابوحنینۃ قدر حدیث میں ائمۃ  
ادراللہ کے وین بر مارون ہے۔

کان ثقہ صدوقاً فی الثقة والحدیث مامننا علی دین اللہ  
الیسا بی تذمیب الکمال میں مانظہ اولیاً جمیع تری و جو امام فی رجال ہیں لکھتے ہیں۔  
قال محمد بن سعد العوی سمععت یحییٰ بن معین  
یقول کان ابوحنینۃ ثقہ فی الحدیث لا حدث الابدا میختلا  
دلا یحدث بحالاً يحيطه۔ دستیل صالح بن محمد الادب  
عنه فتال کان ابن حینۃ ثقہ فی الحدیث۔ یعنی صالح بن الربی  
نے سوال کرنے پر فرمایا کہ امام ابوحنینۃ حدیث میں لکھتے اور نہیں کتاب میں  
ہے اوپنیہ فتنیہ اهل العراق و فتنیہ الاعدتہ و فتنہ ابن  
معیج فہاذ مکی اعلم زمانہ۔ یعنی امام ابوحنینۃ فیتہ اهل العراق اور  
فتیہ ایشت حیی ابن حینۃ نے ذریعہ کہے اور کی نے یہ لکھتے کہ وہ اپنے زمانہ کی طبقہ  
کے ہوتے زیادہ مالکیتے اور شافعی مذاہ فخر ۲۲ میں منتقل ہے۔ دری المطلب  
عن اسراش بن یوسف ائمہ تک نعم الرجل النعمان ماماں  
احفظہ تک حدیث فیضہ فتہ و اشد شخصہ دعائیہ  
بما فیہ مدنۃ الثقة یعنی اسرائیل بن یوسف نے جواز صلاح ستر کے شریعہ  
سے میں فرمایا ہے کہ نہان یعنی ابوحنینۃ پسچے آدمی تھے اور بڑے مانظہ ان تمام  
حدیث کے تھے جن میں فتاہ است یعنی اور نیزان امام ایشت و اسماں کی تلاش و علم

میں سمجھتے معرف رہتے تھے جن میں فتاہ است یعنی ایسا ہی ابن داؤد کی نسبت ہی  
افراد میں ہے کہ اس نے کہا کہ امام ابوحنینۃ نے کل ڈیڑھ صدیت کو ردا یت کیا ہے  
ائف میں غلوی و ادعیہ پر فرمایا کہ ابن داؤد نے خود امام صاحب کی تحریک کیا ہے  
اوہ کہا ہے کہ امام صاحب کی نسبت کلام کرنے والا ماسد ہے یا باہل چنانچہ میں اس نے  
کے غلوی میں لکھا ہے۔ وردی الخطیب عن ابن ابی داؤد قال ان  
الناس ق ابی حینۃ حاسد له دجالہ به داحس هنی  
حال الماجل۔ یعنی ابوحنینۃ کی نسبت مطلیں کرنے والے لوگ درویش قمیں یا تو  
ان کی علم سے حمد کر لے والے ہیں یا ان کے علم و فیضیت سے مجاہل و مذاہل اپنے  
اور مسکنے زدیک ناواقف طاغیوں کی حالت ہلکتہ ماسدین کے پیشہ ہے  
پھر اسی کتاب کی غلوی میں لکھا ہے۔ عن بشیر بن الحارث قال  
ابن داؤد یقول لا یکلام فی ابی حینۃ الا در جنک اعماصہ  
لعلمه و اما جاہل بالعلم لا یعرف قدر علمہ۔ یعنی یہ جویں قتل ابن  
ابی داؤد کا ہے کہ ابوحنینۃ کی نسبت دو قسم کے ہی آدمیوں نے کلام کیا ہے اور تو اس  
نے جو ان کے علم کا ماسد ہے یا اس نے جو ان کے علم سے جاہل ہے اور ان کے علم  
کا مقدومیں پہچانتا۔

اب جائے غلوی کے کرایں ابی داؤد تو امام صاحب کی ثقاہ است اور علم کا  
یہاں تک فناہ ہے کہ اس شخص کو واس کی نسبت پھوکا مام کرے ماسدہ جاہل  
قرار دیا ہے پھر کس طرح یہ علم کیا جا سکتا ہے کہ اس کے برخلاف خود یہ کہ امام  
صاحب نے صرف فیڑھ صدیت ردا یت کی ہیں اور لفظ میں غلوی کی ہے  
پس ثقاہ است ہو اکار صرف اب جو زی کے اپنے تصب سے جھوٹی ردا یات گھر کر  
خلی بن میری اور ابی داؤد کی طرف ٹھوپ کر دی ہیں چنانچہ اب جو زی کے

تھے قمریں میدعوی کیتے ہیں کہ یہیں میں نے یحییٰ بن معین سے سایہ کے فرماتے تھے کہ اب جو  
حدیث میں لکھتے اور وہی حدیث ردا یت کرتے تھے جس کو انہوں نے مخدا کیا ہوتا  
تھا اور جس حدیث کو انہوں نے خدا نہیں کی جوتا تھا اس کو ردا یت نہیں کرتے تھے لور  
صلیع بن مزاری سے جب امام ابوحنینۃ کی نسبت بچھائیں اور نہیں نے فرمایا کہ حدیث میں لکھ

یہ یہ نظر عوalon کا جیال کرتے ہوئے امام ذبیح نے تذكرة الحاظ بلده کے صدر میں لکھا ہے۔ دکان کثیر الغلط فی ما یصفه۔ این ایضاً میں بلا اعلیٰ کرنے والا عاد رکش اللذین بلده کے صفحہ ۲۶۶ میں اس کی کتاب المنشی کی بست اس طریقہ کرایے۔ قل علی بن حاتم دینہ ادعاً کثیرہ د اخلاق صوحۃ لیعنی علی بن حاتم نے کہا ہے کہ کتاب منتظم میں ہے امام اور صرسی خلیفہ رہیں۔

اب ناظری کو وہ اقوال میں پائیا ہوں جو علماء ایکار محمدیں نے ان کے دہانی ابست کھا ہے ناطقین نبڑا رہیں۔ ابھر ان ریغ میں لکھا ہے۔ ان الصفری قید فتحہ الی حینتہ بالذمۃ د الفیاس۔ دکانہ در مردان الذہبی ولهمدا اضافۃ الشافعی الی الحدیث تمیزا دیواقف هذہ ما اشتهر من ان ابا حینتہ من اصحاب الراقی الشافعی من اصحاب الطراص۔ سکلے طبقات بکری میں شافعی نے نقل کیا ہے۔ و جدت کتاب الی حینتہ انما یتوالون کیا اللہ درستہ رسولہ صلی اللہ علیہ وسلم د انصاص مخالفین یہ بیو امام شافعی کا قول ہے جو ایک امام ائمہ بعد سے ہیں ہمارا احباب خوز کریں جو دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ کوئی فرضی نامہ ہے کیونکہ صاحب کشف اللذین نے جو تمام جمال کی کتب تاریخ کا استعمال کیا ہے تو وہ کل تیرہ سو پانچ سویں۔ ہیں کا ذکر اس نے بلده کے صفحہ ۲۱۲۔ اسمواحد بعض کے انصر جمال کے شروع کر کے صفحہ ۲۷ پر شرح کیا ہے جو کہیں بھی ابھر ان ریغ کے نام کا اشارہ نہ کر دیں کیونکہ ایسا جس سے ثابت ہے کہ اس نام کی کوئی تاریخ نہیں ہے ورنہ اس کا نام بھی ضروری لکھا جانا۔ پس جب کہ خاصاب طبی موقن ۱۰۴، مصنعت کشف القبور

بیٹے محقق کو اوجوہ بڑی تلاش کتب کے اس نام کی کرنی تاریخ نہیں میں تو پھر جلدی کوئی درست کوئی کتاب کیا ہے مل آئی جو اس نے اسی سے عمارت مذکور بھی اپنی کتاب میں اور اگر اس نے غود تاریخ مذکور نہیں دیکھی اور کسی اور کتاب سے یہ عمارت لئن کی ہے تو اس کو مستول عنکاب کے کاتا نہ کرو کہ وہ ایسا کتاب ہے تھا کہ اگر وہ کوئی مفترض ہوتا تو اس بات کا اعتبار کریا جائے اور کہ ضرور بھی کہ وہ ایسا کتاب ہے کہ وہ ایسا فرضی کتاب ہے جو اس صدر میں ہے اسی فرضی کتاب میں صدر میں ہے اس طرح صدری بھی کوئی مشاہیر سے نہیں ہے لیں ایسی فرضی کتاب میں صدر میں ہے میر شریف کی اس رائے پر کہ اس نے ابوحنین کی فتح کو رائے اور قیاس کے ساتھ تصدید کیا ہے اور فتح شافعی کو حدیث کی طرف فرب کیا ہے، کون ماقبل ذرا بھی اعتبار کر سکتا ہے اگر وہی صفات میں پرکش و ناکش کی رائے کے ساتھ امام ذبیح کی رائے کا اعتبار کر لیا جاوے تو میں وہ اس کا خاتمہ ہے لیں لا بعده اشخاص کے بیچے جل جل آپ کو ہی مبارک رہے طریقہ کہ اس ذریحی تاریخ کے صفت نے صدری کی رائے کے ساتھ امام ذبیح کی رائے کوئی شامل کیا ہے حالانکہ امام ذبیح تو امام ابوحنین کے بڑے مادھیں میں سے ہیں چنانچہ تذكرة الحاظ میں امام ابوحنین کو حناجہ حدیث میں شمار کر کے ان کے علم درج۔ زیر تصدید کی شہادت دے کر ان مبارک د امام شافعی و ابو داؤد کے اقوال سے ان کی فتح کی بڑی تحریک کی ہے اور ملادہ اس کے امام ابوحنین و امام ابو يوسف و امام محمد کے مناسب میں علیہم السلام رسلے بھی اپنی نے لکھے ہیں اسی کس طرح اور ہر سلسلہ کے کرامہ امام ذبیح کے امام ابوحنین فتح کی بست مختلف رائے تھی۔ یہ فرض پیچھے رسم کا امام ذبیح پر افراد و بہتان ہے ایک دییے وہ امام ذبیح کی کتاب کا عوالہ نہیں دے سکا، اور پرہیز کردہ بھے کرام ذبیح کی تین فتح امام ابوحنین کی بست گواہی پر مراحتی۔ دوسرم جب کہ امام ذبیح انہیں علی بن اہمان اس بات کی مشہادت دے رہے ہیں کہ امام ابوحنین نے صرف نہ

ابن حینہ فیحافت بہ تاویل الاحادیث د معناہ یعنی ابن بیکر  
فرماتے ہیں کہ تم لوگ صدیت کو لازم پڑا اور صدیت کے لیے اور ہم قول اپنی طرز  
کا لحاظ بڑا ازدری ہے کیونکہ اس سے صدیت کا اصل مطلب وہی معلوم ہو سکتا ہے  
بیغز الصیفی کے صفحہ ۲۰ میں مردی ہے روی المظیب عن عبد الرزاق  
قال کنت عند محملاد آنہ این البارت د سمعت معل  
یقول ما اعرف وجہ یحش التکلم ف النته د یسمع ان  
یہیں دیرح الحدیث ف النته احمد معرفت من الحدیث  
ولا الشنون عن نسخہ من ان یدخل ف دین الله شیئاً من  
الشافع مثل ابی حینہ یعنی عمار ران کہنے ہیں کہ اس کے باس میٹھا قاتا  
جده اللہ بن جاراک ائمہ پھر عمر کے لیے کہیں ایسے کسی شخص کو ہمیں باتا ہوں کہ  
وہ قاتا ہیں ابھی صدر تکمیر سماں ہو اور نیز اس کو قیاس کرنے کی ہیں وہ متکبر  
فہد صدیت کی شرحت کی درست رکھتا ہو جیسا کہ امام ابوحنیفہ کو رسپ باتیں  
ماں ہیں اور بچہ کو رسائے ابوحنیفہ کے ایسا کوئی لفڑیں آنا جو اپنے لہنیں میں اس بات  
کا بہت سرکھنا پوکہ دین ہیں کسی صدر کی کوئی مشکوک بات دائل کرے  
یعنی ان الشرفی کے صفحہ ۹۲ میں تکھاہے۔ و قد درج الدائم محقیق السید  
فی النتوحات المکتبۃ بسته ای الامم ابی حینہ اے انه كان  
یقول فی الدین اللہ تعالیٰ بالسلطان و علیکم بالسلیمان و علیکم  
باتبع السنۃ۔ یعنی امام ابوحنیفہ فوایا ہے کہ پہنچ کر و تم خدا کے دین  
میں پھنس توں بالا ہے اور لازم پڑا تو تم اس رائے کو وہ سنت رسول نماصی  
الله علیہ وسلم کے باتیں ہو۔ پھر اسی کے صفحہ ۹۲ میں امام ابوحنیفہ سے اس طرز پر  
منقول ہے۔ و کان یقول نم تزل الشاعر فی المدح ۷ مادہ ۹

رسول نماصی اللہ علیہ وسلم پر قیاس کیا ہے اور ان کا قول صدیت کل بعض شرح و تفسیر  
ہے اور اس رائے کو کچھ دخل ہیں ہے کہ خود امام ابوحنیفہ کے کی مذمت کی کے  
اس قول کو حشریت نہیں قبول کرے رکھتے اور وہن کے معاملہ میں رائے  
کی دخل کی مذمت فرماتے ہیں تو پھر صدقی کی بے سند راوی ان کو فتنہ کی نسبت  
کس طرز قابل الفحاظ ہو سکتے ہے چنانچہ مردی صفحہ ۵ میں سید بن اصر  
مردی ہے جو ایک بڑے پاپ کے امام صدیت اور ترمذی و سنانی کے پیغمبر میں سے  
ہیں۔ سمعت ابی المبارک یقول لا تقولوا دائیں بجهة  
ولا کن قولو انتی مدحیت الحدیث۔ یعنی ابن مبارک فرماتے ہیں یہ مردی کو  
کامام ابوحنیفہ کی رائے سے بلکہ کوئی کیا میں تفسیر صدیت ہے پھر اس کتاب کے صفحہ  
۶۶ پر حارب فرط صدیت سے مردی ہے۔ سمعت یاسین الزیارات  
وکان حد ہفہاء اصحاب الحدیث یقول اصحاب الرأی نے اعداء  
الستة اصحاب الرأی نے اهل الاحوال فاما ابوحنیفہ و الحبلہ  
فاثمهم قاتعاً علی السنۃ۔ یعنی لیکن زیارات ہو فتنے ایں صدیت سے  
ہیں کہنے ہیں کہ اصحاب الرأی صدیت کے دخن ہیں۔ اصحاب الرأی ایں الاحوال  
ہیں لیکن امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحابے سنت رسول نماصی اللہ علیہ وسلم پر  
قیاس کیتے۔ ماننا جلال الدین یوسف تبیض الصیفی میں لکھا ہے دروی المظیب  
عن نعیم بن عزر قال سمعت ابا حینہ یقول عجیباً للناس  
یقینون ای اتفق بالرائے ما افتی الا بالاكثر۔ یعنی امام ابوحنیفہ فتنے  
ہیں کہاں لوگوں سے تجھب ہے جو کہ ہیں کہ اسی رائے پر تو قیادیہ ہم مالاک  
میں صدیت کے سوا جسی قدری ہیں دیتا ہو مردی صفحہ ۵ میں مردی ہے ہدایہ  
ابن یحییں سمعت ابی المبارک یقول حیلک بالآخر ولا بد الآخر

اپ لوگ چیزیں یادہ نہیں جو ائمہ صاحب اشر کے بھی مٹ جائیں اور کہتے ہیں کہ اب ایش کی رایت میں تفسیر حدیث ہوتی ہے اور کسی حدیث کا اصل طلب وحیٰ تھی اس اور حیندی تفسیر کے ستم ہی تھیں ہو سکتے۔  
خلافہ اس کے معنو کی نئے نظائر تو امام شافعی کو اصحاب نواہ سے خدا کر کے ان کی فتنہ کو اخذ خلیٰ پر ترجیح دی ہے لیکن باطن میں امام شافعی کی اس کارروائی سے مخالف ہیں لازم آتی ہے۔ کیونکہ اسلام بالاتفاق قیاس کو جوخت نہیں کرتے بلکہ اس کے تبعیت ہیں اور اب اب تھا اپنے وادیٰ نظائر کے تبعیت ہیں قیاس کو خواہ کسی فقہم کا ہے پر گز نہیں کرتے چنانچہ مثال کے طور پر ہم یہاں حدیث لا بولوں احمد کم فی الماء الـ الدام  
کو پڑھنے کرتے ہیں جس سے تمام جوان کے عالم لوگ توبہ قیاس کرتے ہیں کہ جب کھڑے پانی میں پڑھا کرنے کی دھمل نہیں کیافت آئے تو پانی میں بھگ دنیا بیرونی ادنیٰ سے کیوں کہ پڑھا کرنے کی وجہ پر دیکھتے گرداد تھا ہری ہونیاں کا مذکور ہے کہ پانی میں صرف پڑھا کرنے کی کیافت ہے اس سے پالیں پک دیتے کی کوئی کیافت نہیں ہوتی ایسا ہی اس کے نزدیک کسی برکت میں پڑھا کر کھا کر کے کھا کریں میں پڑھا کرنے کی کیافت نہیں (دیکھو فوی شرح مسلم ۲۶۸، اور فتاہ بریک کی نسبت خودی عقیدتہ ان کی ہبیت میں تکذیب درایات البریک کے مطابق ۲۶۱ میں اس بڑی پر کھلہ ہے۔ انہم لیتوں پاک استنباط اراسادھو مصالاً یعنی وہ بھم دل باقی لهم التمهیۃ الحدیث د اللئه حتیٰ قال الشیخ الـ امام السیوطی وغیرہ ان الاجماع لا يخفی بخدا فهم وعزمہم مردود بالکتاب والستہ الناظرین بیحراں الاستبلاط و احتمال الکفر والہم فی کتاب اللہ و سنت رسول اللہ سلیمان نواہی فرقہ میں

شیم مدت یطلب الحدیث فاذا طلبی العلم بدھ حدیث فسده دکان؟ یقول نقاش اللہ عز وجلت عبید فائسه نقاش باب المؤمن فی الاسلام فی صالح بعینہم دکان یقول ۲۶۱ بیطلی لحمدان یقول فلان حتیٰ یعلم ان الشریعۃ رسول ایشہ بقتله۔ ایضاً امام ابو حیان نے فرمایا ہے کہ جب تک لوگوں میں ایسے شخص موجود رہی گے وہ مذکور کے طالب ہوں گے تو وہ لوگ صلاحیت میں رہیں گے اور جب لوگ علم کا بغیر حدیث کے طلب کریں گے تو بعداً جانشی کیوں بھی فرمایا ہے کہ اللہ عز وجل مجدد عصری کو قتل کرے جس نے لوگوں کے لیے کلام میں دائمی خوض کرنے کا دروازہ کھل دیا ہے اور یہ بھی فرمایا ہے کہ کسی کو کوئی ایسی بات کہنی چاہیں جس کو شریعت رسول نما احوال نہ کرے۔ کتاب امام عوفی جلد اصحح ۹۱ میں جلد حمل بن صالح کے مردی ہے۔ قال : دیکم سمعت الحـ حینہ یعنی محدث یقول اللہ فی المسجد احسن من بعض الناس یعنی ابو عطیہ سے میں نے سنبھ دہ کیتھے تھے کہ دین میں بعض قیاس سے مجدد میں پڑھا کر لینا ہتر ہے پھر ایسی ہے۔ عن حامد بنت آدم سمعت اسد بن عمرو قال کان الحـ حینہ یقول لانا اذا عدستك بحقیق نعم اجهد فیه الا شر فاطبوه دقد یکون یعنی الا اذـ یعنی ابو عطیہ ہم سے فتنے تھے کہ جب میں کافی بات تھی سے ایسی بیان کرو جس میں مبرہست کوئی اثر نہ پایا جا جو تو تم کو پایا ہے کہ اُرکی تلاش کرو اسی میں ضرور کوئی اثر نہیں ہو گا۔

لیکن اس تدویوال کیار مفہوم اور محمد امام ابو عطیہ کے منشی کے بعد میں نہ ملتہ میں یہ کہ جلدات کر سکتے ہیں کہ حماۃ اللہ امام ابو عطیہ صرف اصحاب الرائحة اور حدیث کی پرداہ نزکی کسی تھے یا ان کی قسم میں رائے کو زیادہ دخل ہے کیا

و محدث رحل ہے حالانکہ کتاب ان دونوں کے رخلاف ہے۔ داہن ہذا  
محدث ذاٹک۔ نیز اگر امام شافعی ان کے اس قول کو راستہ رجھتے تو وہ دیہ  
کا ذیون بھئے تو کوہم فی الفوز۔ واد حیدر آزادی صاحب آپ کی خوش بہی کا کیا کہ  
خل جریں عقل و دل میں یاد گریست

بیانی صاحب امام ابو حیانؑ کی کتاب تردد عجی جس کو امام شافعی نے بیان  
نمکن پہنچ کیا کہ ایک رات دن میں ساری کتاب یاد کل۔ وحیوں تہذیب سے ہم نہیں  
ذواب صدیقین حنفی خان اخلاق البالاء کے صفحہ ۲۴۵ میں امام شافعی کے ذکر میں لکھتے  
ہیں امام محمد و م تمام درست دے گفت کہ دست کتاب اور اسناد اور عینہ را از من  
بلخاری رفت و تمام آزاد ریکاب شب و روز حظ کرد۔

ایک کتاب میں ایک مناظرہ کا ذکر ہے کہ شافعی نے محمد بن حنفی سے  
وہابی کہا۔ اما کتابک الدّیٰ ذکر میں بعد وضعہ  
لأهل المدحیة فذکرنا بعده بضم اللام التحت  
الرجيم۔ ای آخر خطاط فاضل محمد بن الحسن و لم  
ایجز جعل بہ۔ یعنی اسے محمد تیری کتاب میں کی نسبت تو کہا ہے کہ ایل مرد  
کے رو میں تیار کی ہے کہ کتاب بضم اللام سے آخر تک مخلص ہے پھر و سن کرنے والا  
ابو حیان کا مقدمہ زرد ہمیلی پکھ جواب دین ہے۔

اول تو مترجم کا ذرا من عطا کردا ناماہر کتابی کے کسی کی راستے سے  
حنفی یہ مناظرہ لکھا ہے۔ بلکہ امام شافعی و محمد کا پھر تو نہ تھا بلکہ ۹۰ چھوڑ  
سال بعد اس کا زمانہ نسبت ہوتا ہے جانچ اس کی دنast، ۵، دو میں ہر یونی  
ہے اور کتاب طبقات بھی کوئی نہیں ہے بلکہ عام مترجمین کی طرح اس میں  
بلخ وال رادی کے مالا میں بیان کئے ہیں پھر ایسی ہے اس روایات کا کیا

ہے بھی اتنا بطور مسائل کا مکر ہے اس لئے انہوں نے دلخواہ کے قول کی پیدا  
ہواہ بہیں کی بہانہ نہیں کہ امام سیوطی و مذہب نے کہا ہے کہ نظر بری کے خلاف سے  
ایجاج نہیں ہوتا اور ان کا نہ سبب کتاب اللہ و منہت رسول اللہ کے دو سے مزدوج  
و مطروہ دوسرے کیوں کہ کتاب اللہ و منہت رسول اللہ اتنا بطور مسائل کے جواہ اور ان  
میں مکارا و فم کو عمل میں لائے پر ناطق ہیں وہ جیسا وہ صوفی یا چیزے رسمتے ہے فرمائی  
کی غب ہی حیات کی کہ امام شافعی کو معاذ اللہ ایک مزدوج و مطروہ درست میں شامل  
کر دیا۔ دادا اس کا یہ قول کہ دادا دشمن باز درست ناداں پیچ نکلا۔ بیکے کے طبقات  
الکربلائیں امام شافعی کیا ہے قل وجدت کتاب ای جیتنہ النما یقینہ  
کتاب اللہ سنتہ رسولہ صلی اللہ علیہ وسلم  
و انصاص مخالفین۔ سو یہ کوئی برج ہمیں ہے مترجم نے اس کا معنی بھی  
نہیں بجاوہ رہ اس کو برگزی پیش نہ کرتا اس سے تو امام صاحب کی درست نسبت  
ہر قی ہے نہ اس کا مخفی صاف یہ ہے کہ امام شافعی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے  
کی کن اب کو پایا جس کی نسبت کہتے ہیں کہ وہ کتاب اللہ و منہت رسول میں سے مانع  
ہے لیکن باوجود اس کے یہ لوگ اس کتاب کی نافٹ کرتے ہیں یعنی تقبل احکام  
نہیں کرتے دیکھو امام شافعی صاحب و امام صاحب کی کتاب پر کوئی برج ہمیں کرتے  
اور صرف ان لوگوں پر بحث کرتے ہیں جو باور دیتا ہے ایسی کتاب کے جس کی نسبت  
ان کا اعتقاد بھی ہو کر وہ مانکل کتاب اللہ و منہت رسول سے باخود ہے پھر اس کے  
امکام کے سطحیں ایسیں جلتے و ملائی مترجم کی کلین پر تصریح گئے اس نے بھی نہ سمجھا  
ان علماء کی ضمائر کا مترجم کتاب ہے یاد رکھو اگر امام شافعی کا ماترا اس  
قل سے نہ رکھتے کتاب ہر ہذا تو وہ یوں کہتے۔ انسا یقینہ کتاب اللہ و منہت  
رسولہ وہ مختلف نہیں۔ یعنی یہ لوگ تو کہتے ہیں کہ یہ میں کتاب اللہ

امتیار چوں مکتا ہے روم مورخ خ احضرت امام ابوحنین کی تصنیف کے درپے تھا اور بہال مناظرہ شافعی ریسند کوہ کرامہ نہ کی کتاب کو طیف ثابت کر رہا ہے بھلاس سے امام صاحب کی تصنیف لایک سندل سکن ہے سرم چوہنک امام نہ کتاب کے دل میں کھی ہے اور امام صاحب کی تصنیف کی کاسدیل سکن ہے سرم چوہنک امام مجذے کے کتاب انج اہل مدینہ کے دل میں کھی ہے اور امام شافعی صاحب ملاوہ شاگردی کے اصل فتنہ میں اثر امام مالک کے پیرتھے اس یہے اگر اپنے اساد کی حیات میں امام نہ کی کتاب مذکور کوہ اچانہ بھیں تو ان سے امام الداران کی کتاب کو کیا بڑا سکا ہے جیسا کہ امام شافعی ایک ناصل اهل صحبت صاحب المزہب کی شان سے مراحل بعد ہے کہ وہ ایسا قل بے دل میں مذکور کرنے کے لئے کوئی شفیعی کوئی تیری کتاب لبر اللہ سے نہ کرائیں بلکہ غلط ہے حالانکہ بیش کرنے سے اس کتاب کو تیری کتاب لبر اللہ سے نہ کرائیں بلکہ مذکور کرنے سے اس کتاب کی نسبت کہ مذکور ہے ہیں اگر ایسا مذکور کرنے سے اپنے میانات کی نسبت کہ مذکور ہے ہیں اگر امام شافعی بیش میں القدر فاضل امام نہ کی تصنیف کے درپے ہوتے تو اس کے دل سے ثابت کرنے کے کتاب اس دو جماعت سے غلط ہے اور ان وسائل سے دوکریں کوئی کوئی تیری کتاب لبر اللہ سے غلط ہے کوئی امام شافعی جو کہ اول یعنی اور بکچے ہیں کہ انہوں نے فرمایا احادیث فی العلم بوجینی فی الحدیث یا بن حینۃ و فی النہای بمحمد اور کہ من اولاد النہای فلیکن م اصحاب ای حینۃ فی النہای مطالعہ تھیت نہم واللہ ما صرت فتیماً لا يكتب مهد من الحسن۔ اس امام نہ کویں کہیں کہ تیری کتاب لبر اللہ سے تا آخر غلط ہے اور پھر امام محمد بن کلیں کی نسبت امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر اپنے علم کے مطابق کلام کریں تو مان کی کلام کو کچھ بھی زکن امام شافعی سے مناظرہ میں وہ لا جواب

ہو جائیں اور گلگ نزدیک ہو جائے یہ بالکل ہے اصل اور سنگھر روايات ہیں جو احادیث امام ابوحنین کے دشمن گھٹکار لوگوں کو نہ ساتھ اور اپنے دل کو بخوش کر کر دیں۔ بہل آپ جلتے ہیں کہ امام نہ کی وہ کتاب کون سی تھی آڈھم آپ کو تباہیتی ہیں کہ ان کی اس کتاب کا بھائی ہے جو انہوں نے تعریف اہل مذہب میں کھینچی تو کھنک کے مطبع اقبال احمدی میں چھپ چکی ہے اور اس کا ہوا باب اب تک مالکیوں سے ہیں ہو رہا اس میں اقوال امام ابوحنین درج ہیں جو اکثر صحابت میں ہمیں ہیں اور ایسا تینراں مصائب میں پھر امام شافعی صاحب کس طرح اس کتاب کو کہنے تھے کہ اس کے تاریخ غلط ہے جس کا معنی یہ ہے کہ تمام احادیث مرفوضہ اور اقوال امام ابوحنین میں اسرا منقطع ہیں پھر جعل کی کوئی بھدا امام شافعی ایسا کہ سکتے تھے حالانکہ ابوبینیہ کے اقوال کی عکست کے وہ خود قابل ہو چکے ہیں چنانچہ کتاب بوقت بدء ۲ صفر ۴۶ میں لکھا ہے۔ قال سلمان بن داود الشافعی قال لی الشافعی قول بی حقيقة اعظم من ات یدفع باہمنا۔ این امام ابوحنین کا قل اس سے برتر ہے کہ ہم انی خواہشات سے روک رکھیں) الحاصل جب کہ امام شافعی امام نہ کے مفروض کے قابل اور ان کی کتاب کے بعد تھے چنانچہ کشف الطعن جلد کے صفحہ ۲۳۴ میں امام نہ کی کتاب سیوط کے ذکر میں کھاہے۔ وہی ان الشافعی استحسن و حفظہ و امام مکیم من کفار اهل الکتاب یسیب مطالعہ تھیت قال هذا کتاب محمد کم الاصفی فیکیت کتاب محمد کم الاصفی۔ یعنی مروی ہے کہ امام شافعی نے اس کتاب کو پسند کی اور اس کو یاد کر لیا اور ایک محکم جو کتاب اہل کتاب سے تھا اس کتاب کے مطابق کر لے پر سلمان ہو گیا اور کئے تھے کہ اک جب پھر تھے تو

امون میں کل کتاب ایسی تھے تو بڑے فواد صدر کی کتاب کو کہتے تو پھر یہ بھی عیال ہیں کیا سکتا کہ امام شافعی امام نبی کی کتاب کیا کہتے  
یا انہیں پسند کریں کہ اس کو پسند کریں اور ابھی کی دوسری تصنیف کتاب ان کی  
تینیت یہ کہیں کہ وہ اول سے آخر تک خلط ہے پس یہ بالکل موجودہ اور لغو خال  
ہے اور یہ قہد بالکل فرمی اور بے میاد ہے۔

وہابی اکنہ کان لا یعرف اللہ گہ و علیہ یدل قولد  
دعاہ یا بوقیس دکان لا یعرف الاحادیث ولہذا اعزی  
نتیول الاحادیث الصعینۃ درہ الصحیح منہاد للہ یکش  
فقیہ النسیں بل کلاں یقایلیں لاف معله علی مناقیہ  
یأخذ الاصل

امام غزالی پر افراد اعیش ہے امام غزالی کی تصنیف سے مخول کئی  
حنفی کتاب نہیں ہے امام غزالی حضرت ابو عینہ کی عنصرت اور فتاویٰ  
کے قائل تھے وہ ان کی نسبت ایسا سطر کو سمجھ کر کتاب ایجاد احمد بن ابریوس  
نے بیس درجہ مذہب کی تعریف کی ہے اس طرف حضرت امام جامی کی بیان  
کے پچھے ستر و لم یکھ فقیہ النسیں الحمان کی نسبت اکر رکتے  
تھے اس بیانے تحقیق نے تصریح کر دی ہے کہ یہ غزالی ایک اور عالم محسوس  
میرزا الڈھب تھا جو اپنی حق کا ثابت و سن اور امام صاحب کا اعادہ تھا پھر  
صاحب تغیرات الحان لے شروع کیا کہ اور تراویلی میں صفحہ سے وہ مکتوب  
اس پر بحث کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ اس کتاب کا امام غزالی اس کے مقابلہ مذہب ایجاد  
کی دوڑ مذہب کرتا بالکل خطا اور بن رقصب ہے ہم ایجاد العلوم سے اصل بحث

جو اور ذہب کی شان میں کہی ہے درج کر کے میان جلد آبادی سے بچتے  
ہیں کہ باوجود ایسا تھتھ کے پھر تباری ذہبی خول میں وہ کس طرف امام صاحب کی  
نسبت اسی عبارت کو سکتے تھے۔ احياء العلوم صفر ۵ ایں کہا ہے۔ فالتفہ  
ذہت ہم نعمان اللہ و فادہ الحق اعن الدین  
کشید ایسا عجم فی المذاہب نہیں الشاشی و مالک  
و احمد بن حنبل و البرجنی و سیفیان الترمذی و محمد  
اللہ تعالیٰ دکن واحد ممنہم کان عابداً و زاهداً عالماً  
یعنی الاتکر و هنیہاً فی مصالح الدنی و مرضیہاً بفتنہ و مجهہ  
اللہ تعالیٰ۔ یعنی فہادہ و فتنہ کے بالی اور مغلی خدا کے پیشوادیں یعنی جن کے  
پیروان ذہب کڑتے ہیں پائیں ہیں شافعی، مالک احمد بن مبلل، ابو حیان۔  
سیفیان قریب رحمہم اللہ تعالیٰ اور ان میں سے ہر ایک ماذہ زادہ عالم معلوم آئڑہ  
فہیا انش مصالح معلن کو جانتے والا اور اپنی فتنہ سے صرف رضاہنگی اللہ کو مذہب  
رکھنے والا انہا اس کے بعد امام شافعی و مالک کے مالات لکھ کر امام ابو حیان کی  
نسبت اس طرف پر کھاہے دعاہ ایجاد حنفیہ و حسنه اللہ تعالیٰ  
فلقد کان عابداً زاهداً عارفاً باللہ تعالیٰ حانہ ائمہ  
مریداً و جمہ اللہ تعالیٰ یعلصہ۔ یعنی امام ابو حیان عادلہ  
ماوف نافع میں ادا پئے علم میں رضاہنگی کے طالب تھے اب ناظر ایسا العلوم  
کی جدت مذکور ریس کر خود کی پکھ انصاف کریں کہ امام غزالی نے جب کہ امام شافعی کی  
طرح امام ابو حیان کی نسبت کی جوی شہزادے شہزادت وہی ہے تو پھر کیا مقتل  
اس بات کو سیکھ کر سکتی ہے کہ یہی امام غزالی اس کے مقابلہ مذہب ایجاد  
کی دوڑ مذہب کرتا بالکل خطا اور بن رقصب ہے ہم ایجاد العلوم سے اصل بحث

حاشا و کلاری قول سرگرام غزال صفت۔ کتاب اجرا اعلام کا نہیں ہے بلکہ اس  
دشمن اہل حق مصلی بعلت کا قول ہے جس کا قول گورنریت سے زیادہ وقت ہیں لکھتا  
شہ پر اگر دل افتاب تو اب دل فتنے

و فتنہ بانداز آفتاب د کا بد

ابقیں کا جواب آگئے آگئے گا اور دلسم یعرف الحدیث کے  
الازم کی کافی تردید لشہادت کثر التعداد اکابر محدثین پسے گزیر ہے۔

**وہیں** | خلیل شے کہا اندہ اعے ایا حینہ کاں مذہب  
کام کو جیرہ کہنا سو اول تو اب قیدیہ دیوری کوں طعنی ہیں ہے البتہ ان قیدیہ  
کام کو جیرہ کہنا سو اول تو اب قیدیہ دیوری کوں طعنی ہیں ہے البتہ ان قیدیہ  
ایک شخص ہے جس نے کتاب المعرفت لکھی ہے۔ اب اور ایں میزرنے ہونا بھی  
بخاری چھالت کی دلیل پڑھنے حکوم ہوتا ہے کہ ہمارے درست جسد، ابادی نے  
نتف رہا یا نات ویکر کر اپنے شاپ کھر ما رہے خود کوئی کتاب نہیں دیکھی  
ورزائیں تھتھی صادر نہ ہوئی۔ دو مژہوں یہ بجا رہا تھا ہے ہیں کہ حضرت ان  
قیدیہ خود کیسے ہیں اور محدثین کے نزدیک یہ کیا درج ہے کہ ہیں۔ سو میزان الاقرائی  
صلف اہمیں ان کی ثابت مذہبین کی شہادت یوں درج ہے قال الحاکم جعفر  
الامۃ علی ان التیقی کذاب۔ قال الدارقطنی کان ابی  
قیدیہ یحییل ای الشیعہ مخرف عن افتقرة و کلام  
یدل ہلیلہ و دقلہ الجھنی کن یوسے دلی اللہ امیتیہ۔  
انتہے مخصوصاً۔ یعنی حاکم نے کہا اس باست پر امانت کا اجماع ہو چکا ہے کہ  
تینیں کذاب تھا۔ دارقطنی نے کہا ہے ان قیدیہ ذمہب شیخہ کی طرف مائل تھا  
یعنی کہتے ہیں کہ کرامہ کی رائے رکھتا تھا۔ پھر بالآخر اکابر ہم ذمہب شخص اور  
امام ابوحنیفہ کے برخلاف کوئی بھروسہ امام مایہ کرے ؟ اس کی کلام کا کیا انتہا

پہا تیرے ساتھ کلام کرنا مارہے اور اس بات میں خوفنگ کرنا ہو تیرا مزہب ہے  
مو جب و خلیل ہنہم ہے صوان نے کہا آپ مجھ پر کیسے فتنے لگاتے ہیں جب  
کہ آپ نے میرے کلام مجھ سے نہیں ہیں آپ نے فایل بھی تیری ایسی باتیں  
ہیں کہیں ہیں جو کوئی سلطان اہل صلاح کہنے سکتا۔ اس نے کہا ہر آپ مجھ پر عکس بالغیہ  
کرتے ہیں آپ نے فایل بھی تیری ایسیں باتیں دعا و خاص میں ثہرت پاپکل میں مجھے  
پریخت کی ماجست باتیں نہیں ہے۔) دیکھو امام صاحب تو ذمہب بھیس کی بانی  
کو کا ذکر نہیں اور کو راٹن دیاں ان کو جیسی جیسیہ قواری یتے ہیں رہا اب قیدیہ  
کام کو جیرہ کہنا سو اول تو اب قیدیہ دیوری کوں طعنی ہیں ہے البتہ ان قیدیہ  
ایک شخص ہے جس نے کتاب المعرفت لکھی ہے۔ اب اور ایں میزرنے ہونا بھی  
بخاری چھالت کی دلیل پڑھنے حکوم ہوتا ہے کہ ہمارے درست جسد، ابادی نے  
نتف رہا یا نات ویکر کر اپنے شاپ کھر ما رہے خود کوئی کتاب نہیں دیکھی  
ورزائیں تھتھی صادر نہ ہوئی۔ دو مژہوں یہ بجا رہا تھا ہے ہیں کہ حضرت ان  
قیدیہ خود کیسے ہیں اور محدثین کے نزدیک یہ کیا درج ہے کہ ہیں۔ سو میزان الاقرائی  
صلف اہمیں ان کی ثابت مذہبین کی شہادت یوں درج ہے قال الحاکم جعفر  
الامۃ علی ان التیقی کذاب۔ قال الدارقطنی کان ابی  
قیدیہ یحییل ای الشیعہ مخرف عن افتقرة و کلام  
یدل ہلیلہ و دقلہ الجھنی کن یوسے دلی اللہ امیتیہ۔  
انتہے مخصوصاً۔ یعنی حاکم نے کہا اس باست پر امانت کا اجماع ہو چکا ہے کہ  
تینیں کذاب تھا۔ دارقطنی نے کہا ہے ان قیدیہ ذمہب شیخہ کی طرف مائل تھا  
یعنی کہتے ہیں کہ کرامہ کی رائے رکھتا تھا۔ پھر بالآخر اکابر ہم ذمہب شخص اور  
امام ابوحنیفہ کے برخلاف کوئی بھروسہ امام مایہ کرے ؟ اس کی کلام کا کیا انتہا

رسوکت ہے وہ بھی عجیب باستہ جو میان حیدر آبادی لکھتا ہے کہ حاجظہ سلمانی نے  
بھی امام صاحب کو مر جوں میں لکھا ہے اور زندگی نے میرزاں میں اس قول کو نقل کر کے  
سو میرزاں الائچہ والی کا بھی نایاب ایسا حصہ آبادی نے نام میں ناچراحت خواہیں بھی  
اس کا ویکھنا فیض بھی ہے اور نہ الایسا کبھی زکھماں میرزاں الائچہ بارسا پس اس  
پرے اور اس کو نقل سے اکٹھا کر دیکھ لیتے ہے اس کی بیانات میں حاجظہ سلمان کا  
نام تک رسالہ کی وجہ پر خلاف امام حرام اس کا قول مذکور ہوتا ہے جو یہ بھی کہیں کہ اس  
نے حیدر آبادی کو حکم کیا ہے جو میرزاں الائچہ والی اگر فدا اس افراد کے لامساے روی  
روزنا پاہتا ہے تو اس رسالہ کا نام لکھو دیں جس کی کار سی اپنے نکی ہے تاکہ  
اس کے صفت سے ہم وچھیں کہ میرزاں میں کسی بگار سلمانی کا امام ابو عینہ کی بیت ہے  
ہونا لکھلے ٹایڈا کے منتظر ہر رسالہ کے خلاف نے میرزاں میں سعراں کلام کے  
تترکہ میں نام کا نام و مخدوم کا امام ابو عینہ خیال کر رکھا ہے جیسا کہ اس میں لکھا ہے  
مسعر بن کدام فتحجۃ امامہ دلکعبۃ فتویں السیمانی  
کان من المرجیۃ مسخر بن کدام دحداد بن ابی مسلمان  
و التعمان دعزر بن مرقا و حبید العزیز بن ابی دداد و الرعاۃ  
و حمودہ بن ذیں د حدود جماعتہ۔ یعنی مسخر بن کدام محبت اول امام  
تھے اور سلمانی کے اس قول کا کوئی اعتراض نہیں ہوا اس نے مرجوں میں شمار کیا ہے۔  
مسعود حمدان بن ابی سلمان و نفیان و عوف بن ابی عزیز ابن ابی رواہ و ابو عصاد و  
د عزیز بن ذرد و جیڑا ایک بہافت کو میں ایسی صورت میں اول تو نفیان سے بایہنہ  
میں سعور لیا اسکے سریع تحریر ہے کہ کلام کی وقت کنی ایک مخدوم میں کا نام تھا اپس  
کے بعد کوئی تحریر نہیں مارا ایسا علیم حکوم نہ ہوگے سطر افوانی سے امام ابو عینہ  
کی درجہ۔ ساسکتے ہیں، دوسری ارضیں اگر سلمان سے امام ابو عینہ کی نسبت کریں

جادیں تو آپ کی اس لال کی تزویہ خود امام ذہبی کے قول سے ہو گئی ہے کہ جس کا  
کمال علم و کرامہ کی جن میں امام ابوحنین شاہ میں مرقد اور دینے پر ملائم کا کوئی  
انشیار نہ کیا جائے جس سے علاوہ بیانی کی تزویہ کے امام ابوحنین کو مردی کے خلاف  
جسٹے ثابت ہوتے ہیں علاوہ اسی کی خود امام ابوحنین نے اپنے سفر جو کہ ۱۰۰۰  
کو اس متعلق جواب دے دیا ہے کہ اگر ان کو کچھ عرض دیا جائے تو پھر کسی جیسی ان کو  
مردی کے بخیال نہ کیں بلکہ اگر کسے جناب نے موادی عجز کی وجہ سے جرم کا کتاب الرحمہ  
و النکل کے صفحہ ۲۲ میں لکھتے ہیں۔ وہی التحید کا دین اللہ کردارِ الالمی  
قسم المرجحہ علی نوعیت مرجبۃ مذہبۃ هم اعماق  
إلى صلم و مرجبۃ ملعونۃ دهم الذین يقولون بان  
المحصیۃ لا فرق المعاشری لیعاقب دددی عن خلقہ ان  
ابی الحسنؑ نے کتب ابی حیثۃؑ دقل اتنی مرجبۃ فا  
جا بہ ماں المرجبۃ علی ضربین مرجبۃ ملعونہ ماء  
انما بریف ہنہم و مرجبۃ مذہبۃ دام منہم  
و کتب فیہ ماں الایبیاء کافوا کذالت الاتری الى الف  
جیلے ہدیۃ السلام قل ان تعذبہم فانہم عبادک  
و ان نظر لهم فانک انت العزیز الملکیم۔ لیق مرجبۃ روم  
اور ۷۰ اصحابی مسلمین اور جو طور اور وہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ  
کوئی مذہب ہے اور ملکی کو کوئی موانعہ نہ ہو کہ خلائق انہیں ایں نے امام ابوحنین  
کو کھا کر کیا ایسا کامیابی مذہب ہے جیسا کہ حضرت سیدنا کا قول ہے۔ اے خدا  
اگر تو ان کو مذہب دے تو تیر سے اپنے بندرے میں ادا کر کرکش دے تو آئے عرب کیم  
بے ویکھو اس میں امام صاحب نے خودی پیغام فراہم کیا ہے کہ وہ مرجیعۃ اللہی اہلیں

جیس بات کی قائل ہیں کوئی کوئی سزا نہیں ہے۔ ان ایک تھم مر جیر مر جور کا  
ہے جو اس بات کی قائل ہیں کو اگر خدا چاہے تو گناہ کار کار کے کئی سزا دی اور  
جو چاہے تو معاف کر کے اور تمام ایسا اکام اس بات کے قائل ہیں اور امام مسیح  
کا بھی بھی قول ہے پھر جسٹے ہے ان لوگوں پر جو امام صاحب کا نسبت یہ بخال کریں  
کہ آپ پہلی قسم کے مر جیر میں داخل تھے جبکہ آپ ان برائحت سیستہ اور ان سے  
یہ زادی کا اعلان کرتے ہیں۔ ان مر جیر مر جور میں تمام انتہا مدد اور خود رکل  
مقبول سل اللہ علیہ وسلم اور صاحب کرام بھی داخل ہیں وہی ان کے مقابلہ ہیں تو جو  
کریں۔

**تاریخ بغدادی** میں یہی ذکر ہے کہ ابو الحاق فزاری نے کہا کہ  
**وابی** آنے پا ہنیفہ فاسالہ عن الشی من الغریب  
شالہ عن مسئلہ فاجاب فیجا فقتلت یہ دی  
عن النبی کداد کذا قال دھنا من هذا، لیکن میں ابو جنقر کے  
پاس آتھا اور ان سے امر غریب سے کچھ پوچھتا ہوا ان سے ایک سفر  
پوچھا اپنہ نے جواب دیا یہ نے کہ حضرت سے بول اس بارہ میں روایت  
ہے قوام ابو جنقر نے کہا اس سے یہ کچھ پوچھ لیتھی صدیت کا ذکر است کہ

**حقیقی** اگر حیات کو صدر جوتا کرنا دی لے یہ قول کس طریقے پر لئی گیا ہے  
تو وہ اس کو محل المراضیں ہیں ہرگز نہیں ذکر نہیں چون بلکہ دلیلوں کو  
جیتنے سے عرض نہیں مرف ااپ شاپ ایں ہائک کلائی ادا پسے جیسا لوب  
کا دل خوش کر لیا مقصود ہوتا ای یہ دکی کہ کتاب سے کوئی قول غواہ اس کا مفت  
کی طرف سے لئی گردے حضرت امام کے بلال ابر خلاف دیکھیں تو عنیت سمجھیں  
اور عنده اعلیٰ کی صورت میں فائدین کے سامنے پیش کرتے ہیں سو وہ اخیز ہو کر اول

تو خطیب اپنے ادی کا یہ اپنا قول نہیں اور زیر اس کو اس قول سے اتفاق ہے بلکہ  
اس کے امور نہ اور طریقہ پر جیا حضرت امام جامعہ کے مادھیں کے احوال نقل کئے  
ہیں میں میں قاد میں کے احوال میں کھدو دیتے ہیں غواہ وہ کیسے کیا ہو جائیں نہیں  
پھر اپنے خیرت انسان کے صفوتوں میں لکھا ہے الفضل التاسع والشلاتون فی  
ووصالتله الخطیب فی تاریخہ عن القادھین فیہ اعلام  
انہا نم یقصد بذالک اجمع ماقبل فی الرجول علی  
عادۃ المؤرخین ونم یقصد بذالک انتقامہ دل الخطاطع  
مرتبۃ بدیل انہ قدم کلام المادھین دلکشمنہ  
من نقل ماذہ السایفة فی اکثرہ انما اعتماد اهل المناق  
فید علی ماقی تاریخ الخطیب ثم حقبه هذک کلام القادھ  
اکثرمنہ من نقل ماذہ السایفة فی اکثرہ انما اعتماد  
اہل المناق فیہ علی ماقی تاریخ الخطیب ثم حقبه بذالک  
کلام القادھیف لتبیین انہ من جملة الکابر الدین  
نہم بسالوا من خوض المحادد والجاهلين فیهم دمما  
یدل علی ذالک ایضاً ان الاساید الی للقدح لا يدخلو  
غایبها من مستکم فیہ او مجھوں ولا بحسب اجتماعاً لمن  
انما ایساں فصل ان احوال کی تزویہ میں ہے جو خطیب بندادی نے اپنی تاریخ  
میں قاد میں کے نقل کئے ہیں اور حکوم ہو کر اس سے عرض صرف ان احوال  
کو جس کرنے سے ہے جو کوئی شخص کے حق میں کئے گئے ہوں جیسا کہ دو عذیز کی ماد  
یہ اور اس سے ہرگز اس کی اقدار میں کی تیسع صورتیں ہے اور اس کی وہی  
یہ ہے کہ اس نے پہلے ماد میں کے احوال کھدو دیتے ہیں اور اکثر ان ریاست

کا ذکر کرو یا سے جن پر اہل منائب کا اعتماد ہے اور اس کے بعد تاویں کے آوال بھی نقش کردیتے ہیں تاکہ معلوم ہو کہ آپ ان بندگان دین سے ہیں جو ہاہل ماسروں کی بجا طعن سے نہیں بچ سکے اور اس امر کی صحت و دلیل ہے کہ جو رہایات قرض نقل کی گئی ہیں اکثر رادی ان کے متعلق فیروز جمیل اخواں ہیں جو کل روایات بالاجمال خاطر ہیں، اب اس اصرار سے صاف معلوم ہو گیا کہ بندوقتہ حضرت امام زین العابدینؑ کی کششان کی بڑش سے اسی آوال نقش نہیں کے اور اس کا ان آوال نقش نہیں کے لئے آپ کے عجی مثل دیگر اہل دین کے ماسنہوت تھے جنہوں نے ایسے ضرول بخواس آپ کے خلاف کردیتے ہیں جو بالکل بیرونہ اور پورج ہیں دوسرم اگر فرض کر دیا جاوے کہ اس نے ایسے آوال کو صحیح کر لیا تو اعضا کے نقش کی ہے تاہم اس سے امام اعظم کی شان کی نسبت کوئی تینیس با یہ نہیں ہو سکتی بلکہ اسی خیرات الحبان کے ضرورت کو میں اس طرح پر لکھا ہے۔ و بعد حص صحیح ماڈکہ الطیب ہفت القدر مفت قائلہ لا یعتقد به فائسہ ان کا کہ من غیر اقران الامام فهو مقلد لاماء قالہم ادکتبه اعدام او من اقرانه لقا میان قول الاقران بعضیم فی بعض غیر متبرول و قد صرخ المحفظان الذہبی دابن حجر بذلك قالا لا

**لابجو منه الام** قال الذہبی و معلوٰت عصو اسلام اہله الاصغر النبی و الصدیقیت یعنی اگر بالفرض اس قدر کو جو نقش کے اس کے قابل سے میتوحہ قائم کر دیا جائے تو جسی اس کا کل اعتبر ہے کوکہ اگر قادح امامؑ کے مصرے بعد کا ہے تو وہ امام صاحب کے نہیں کے آوال کا مقصود ہو گا اور اگر آپ کا احصرب ہے تو جی

اس کا قول ناجائز ہے کیونکہ پہلے گزر چکا ہے کہ مسروں کے آوال ایک نہ کے کے بارہ ہیں فیضیوں ہوتے ہیں میا کہ مانظہ ذہبی اور اہل بحر نے تصریح کر کے اور کہا ہے کہ باضحوں جب فاہر ہو جائے کہی بات کسی حدود سے باقی یا مدد بھی کی وجہ سے کوئی گنجی ہے کیونکہ حمد سے موائے مخصوص کے کلنا برش بجات ہیں باسکنا ذہبی کا قول ہے کہ جسے کوئی ایسا زمانہ مخصوص فرمیدے جس کے وکح حمد سے پہنچ گری سوائے حصر انبیاء اور صداقین کے) سوم خطیب ابتدادی پھر امام ابوحنیفؑ کی بڑی ثابت متصدیب نہ تھا بلکہ اس نے امام احمد بن حنبل کی اور ان کے اصحاب کی ثابت بھی نہیں کیتی تھیت لکھا ہے جس سے مطلقوں اور مصنفوں وغیرے اس کی غوب خبر لیتے اور تو دید میں کتابیں لکھیں ہیں پہنچنے شای شرست درخواست کے صفحے ۲۴۱ کا حصہ و ممن انتصر لامام العصمة یومت بن عبد اللہؑ احبابی احبابی فی مجلد کبیر مسلم تحریر الصحیحہ و ذکر فیہ عن این حبیل الرلاسکامی ای جنۃ سور کا تصدیق ادا بیت القول فیہ فلان وانشہ مازایت الفضل دلائل افادہ مسند فیہ قائل دلائل یعنی احادیث واحد بکلام الخطیب فان هندہ اصحابہ و تخلص

علیهم السلام و مصلحت فیہ بعضیم اسم الصیب فی تکذیب الخطیب۔ یعنی ابیش ان لوگوں میں سے جنہوں نے امام ابوحنیفؑ کی حمایت کی ہے امام ابوحنیفؑ بن عبد اللہ ای مبنی بھی جنہوں نے ایک نہیں کہ اب تواریخی نامگذی اور اس میں بیان کی کہ این علیہ اسرائے فیما کہ امام ابوحنیفؑ کے حق میں کوئی بڑی کلام رکھ کی جادے اور ان کی ثابتت کی کہ مبارقاً ایں چاہرے جاؤ کے کوئی خدا کی قدر میں نے کوئی خلک امام ابوحنیفؑ سے افضل ہے جسی

اور اقتداریں دیکھا پھر کہا ہے کہ کوئی شخص خلیفہ ایذا دادی کی قلم برد و حکر رکھنی  
یکون نہ اس نے ایک جماعت عالم مثل امام ابوحنیفہ و امام احمد اور انس کے بیش  
اصحاب پر مقصود کیا ہے اور ان پر ہر ایک طرف کے عیوب لگتے ہیں جس  
کی تزوید میں بعض نے اسم الصیب فی بد الخلیف کتاب لکھا ہے اس کے ملاوہ  
خلیفہ ایذا دادی کی تزوید میں ایک کتاب اسم الصیب فی الرؤمل الخلیف عالیہ  
عینی بن ابی بکر مکاتب العلیم اولین فتنی ۴۲۴ھ اور ایک کتب اسم الصیب  
فی غیر الخلیف حافظہ ممالی الدین سیوطی نے جو کہی ہے درج کش اللذان حدیث  
ملاوہ ازیں قول و حنا مت ہدنا کی ایک تایل بھی ہر کوئی ہے کہ یونکا اس  
کے دعا ہے ماذنا الہی شریعت بن ابی زین اور ملاوہ ہے میسا کو کردی جد  
ا، صفت ۱۱۱ میں ہے۔ حد عبید اللہ بن ابی یزید قال کناعت  
یزید بن هارون هلال المغيرة حد ابراهیم فدان اجل حدست  
عنده علیہ السلام هذل یزید یا احق هذا فضیلۃ  
علیہ الصدقة والسلام فما تصنع بالحدیث اذ لم تفهم  
معنیها۔ لیکن ابی الجیب کتے ہیں کہم یزید بن ابی زین کے باس میٹھے کر  
اپنے کہا ہے ایسا ہم سے یوں روات کیا ہے اس پر ایک شخص نہیں کہ  
کہ ہم کو خضرت کی حدیث بتاؤ۔ یزید نے فرمایا اے اعنی یہ تو خضرت کی اقیر  
ہے تو حدیث کو کیا کریں گے جب اس کا منی نہیں سمجھ سکتا ایسا ہی ابراہیم فزاری  
کی روایت مکہ کو اگر صحیح فرض کر لیا ملئے تو اس کی صورت بعین ای صورت  
کے سطاق ہے جو اس روایت یزید بن ابی زین میں ہے لیکن یہ فراری نے  
امام صاحب سے سکرپچا اور آپ سنے والے باصحاب دیا اور فراری نے  
کہا کہ خضرت کی حدیث قیوں ہے تو آپ سنے والے بھگ کر جمادا جواب تو میں قریر

حدیث تھا جس کو یہ بھائیں سکاندریہ بن ابی زین کی طرف اس کو کہ دیا ہو کر تم  
حدیث کا ذکر چھوڑ دے جس بائیں اس کی بھائیں اب بتائیے اس میں آپ پر کیا  
انداز ہے۔ اصل حضرت امام الحنفی ایسے مسلم میراث دین فتنہ و ندامت کی برخلاف  
و مخالف۔ الا امام کا نئے کروہ قرآن و حدیث کے برخلاف اسیں بیان کرتے تھے  
اور قال اللہ و قال الرسول کل پرداہ ہمیں کرتے تھے اس کا قول بالکل صدود ہے  
بیسا کر برخلاف اس کے بثبات نہیں ثابت ہو چکا ہے کہ آپ پر مسلمین قرآن  
و ملت کی ایجاد کرتے تھے اور احادیث صحیح اور آخری فہل رسولی اور تعالیٰ جملہ  
کی خاتمیں رستتے اکیسی اکابر محدثین امام صاحب کے ہی اقوال پر قوی  
دریقی تھیں میسا کی پیچے گر لے ہے۔

خلیفہ ایذا دادی نے کہا مادلہ فی الا سلام اخ منہ  
و ابی ایمنی اسلام میں کوئی اس سے زیادہ ضروریتے والا پیدا نہیں ہوا۔

حالات نے کہی کہ اب کہ خالی بیان دیا کہ خلیفہ ایذا دادی نے اس سے  
ختنی خنزہ روز است کیا ہے اور یہ بھی بیان نہیں ہے کہ قول کس کی نسبت  
ہے یہ روزے سے یہ مروی ہے اصل اقوال کوئی اس کے سامنے مرضی استہلام میں  
پیش کرنا بڑی حافظت کی راست ہے ہم اور خلیفہ کی روایات میں ختنی  
اصحیح کو جو الرسے امام صاحب کی حدیث میں درج کی ہے ہیں جو اب ایسا وادی کے  
روایت کی گئی ہیں۔ اور جن کا ختنی ہے کہ امام صاحب کی نسبت سلسلے جاہل  
یا مائدہ کو قی امام نہیں کر سکا اور پھر وی خلیفہ اپنی ان روایات کے برخلاف  
اصحیح صاحب کی نسبت میں کہ ہر کہہ کر کہ کہ ما دل فی الا سلام  
افتوف منہ۔ ملکن ہے کہ ایک اکثری طرفی صاحب نے کہی ترک کی نسبت کہ دیا و  
کہونکا اکثر باہل صاحب نہ رکان دین کی نسبت ایسے ہے جو دہ دل آنوار کمات کو کہنے

یہ کو الامتحان فزاری کو امام بخاری نے دیکھا ہیں تا بلکہ فزاری کی راست امام  
عمری کی ولادت سے پہلے ۱۸۵ صدی ہو چکی۔ وہ ماس رایت میں یہ بھی بیان  
ہے کہ کون سے نمان کی نسبت یہ قول ہے کہ کوئی نمان بن شاہ است در حق نہیں  
ہے نمان اور اس کے زادہ میں ساختے حضرت امام کے اور بھی ہستے نمان  
نہیں جو نمان سے پہلے ہوتے تھے مثلاً نمان بن المذاہ العسافی جو قبلہ میں انہیں  
شادی اس سے عینہ تدریس میں ایک کتاب تصنیف کی تھی اور لوگوں کو اس کی طرف  
موجو کرتا تھا۔ وہ نمان بن شبیل الی ابی الصحری جو متول مرسی بن یارون و ابن جبان نے  
مریان کو جھوٹی اور وضی رایات کی راست کرنے میں نعمت تا بیرون نمان بن اش  
الخزرجی جو ماقبل بخاری مندرجہ میں حضرت امام احمد کے نزدیک سفار  
الحضرت شاہ و مختار احادیث رایات کی راست کرنے کی وجہ تھی امام احمد کو حیدر اس کو  
معنیت بتاتے ہیں ملا وہ ان کے نمان بن ابی شیخ الصناعی اور نمان بن عبد اللہ  
ایشی بھی تھے پس اسے نمان اس وقت موجود ہونے کے باکسی قریب کے لفظ نمان  
کے امام ابوحنیفہ نیجیہ ایک نکوئی دلائی اور انسان پر نہیں ہے ممکن ہے کہ نمان  
سے ایسا حلقہ فزاری کی مراد نمان بن مندرجہ سے موجود ترقیتیں اسلام عروہ عربہ بھی  
لوگوں کو گراہ کرنے میں سرگرم ہیں اور اس پر فرقہ یقین اسلام عروہ عربہ بھی  
جو مطلب ہو سکتا ہے اس طرف ممکن ہے کہ نمان سے نمان بن شبیل مراو جو وضی  
اویجھی رایات کے راست کرنے میں بھی تھا ایسے ہی نمان بن راشدی مراو جو  
کتابے الرض اسی قضاۓ تعالیٰ است کے موجود ہوتے ہیں قاعدہ مسلم اذاء الکافل  
بسطل الاستلال کے آپ نمان لفظ معلن نمان سے امام ابوحنیفہ بن شاہ است ہرگز  
قرار نہیں دے سکتے۔ ہم برخلاف شخص ایک لارکے یہی تھیں تھیں کہ کوئی نمان  
تھی کی یہ جوست قابیں نہیں کی کوئی نمان تھی امام ابوحنیفہ کے اقران اور جمیں

دل خوش کیا کرتے تھے جیسا کہ حضرت امام شافعی کی نسبت ایک نظر حادثہ ایک  
یہ وحی صدیق ایک نسبت میں رایت کر دی ہے۔ حد اس فہد قال  
رسول اللہ صلیعہ یکوں فی اهتمی جل یتال لہ محمد بن  
ادریس اضطر حل انتی من ایمیت۔ دیکھو شریعت میں العادات ۵۲۴  
نمہت دہلی) پھر اگر کوئی لمبخت دش و دش ایک صورت کیں گے مرتے ہی رایت  
ہادلہ فی الایم۔ اخواں امام صاحب کی نسبت میں کہہ دے تو اس سے  
حضرت امام کی قدومیں میں کیا فرق آئے ہے جب دنیا اس بات کی کلی  
ہریکی ہے کہ آپ جیسا عالی و دین اسلام فیصلہ کیا تھا میں فیصلہ فیصلہ۔ عاصہ  
متوڑ۔ غالباً نان اللہ کوئی پڑا ہے اور اس کو جب کو کہیں ایسا کہا  
مکن صفحہ دنیا پر جا رہی ہے اور آپ کے متین کی آمد ادا اس وقت نہ کوئی ضل  
سے اسلامی آبادی کی وجہ تک کے قریب ہے پھر یہ علم متین اسلام کی نسبت  
ایسے کمات بکتے والا اپنی مقیمت خراب کرنے کے سما حضرت امام کی نمان میں  
کو کیا بلکہ سکتا ہے۔

**امام بخاری** نے فزاری سے رایت کیا ہے کہ کہت حسن  
**دیوانی** سعیت نعمان فتن الحسد ناشہ ینقض  
الاسلام حرقة فی الاسلام اشام منه یعنی نمان کے پاس  
شاکر امام ابوحنیفہ کے مرنسے کی غریبی نیمان نے کہا کہ اللہ کر ایسا امام دینا  
سے گیا جو اسلام کے حالت کو توریتا اعتماد اس سے زیادہ اشام کی نہ تھا۔

اول تری رایت بھی اپنی کی رایت کی طرح یاد لوگوں کی گھر میں  
**حنفی** اور امام عماری پر افراد اعضا ہے کاس کے راوی ہیں اگر کوئی بالمن کا اند  
کو اس رایت کی کوئی مند امام ہوئی تو وہ بخاری کو یہ رایت حاصل ہوئی ہے

ویسی کی وجہ سے ہے جیسا کہ ابتداء سے ہم عصر دینیہ کے مابین موتا چلا آیا  
ہے پس ای صورت میں امام او عذر کی سبست دشی و دینیہ کی کلام کی طرف ہرگز  
انسانات نہ کی جادے گی۔ اور شامام ناک کے حق میں ان دش و دینیہ اور امام  
شافعی کی سبست ان میں احمد بن صالح وغیرہ کے حق میں ننان و دینیہ کی کلام کا کرنی  
اپنیار کی بادے گا اگر ہم قدر مرحوم کاظمین کو رویں تو ائمہ شافعی سے کوئی امام صحیح  
وقدرت سے سلامت نہیں رہ سکے۔ کیونکہ ایسا کوئی امام نہیں ہے جس کی سبست باقی  
نے طعن کی جو اوس کی بدوگوئی سے گلباک نہ جسے ہرگز اگر قسمیں کی تصریح  
اکے زدیک طعنیں اور ایسے عصروں کی کلام کو یا کہ اوس سے کے حق میں  
تشریف کرتے ہیں تو پھر اپ کو امام مسلم کا امام نہای و این مریٰ کی نسبت یہ قول  
ہے قلمیر کراپڑے کا کارہی و دلوں حضرت محدث رحمۃ اللہ علیہ ایک طالب حدیث  
اور ہندی تھے جنہیں امام مسلم نے اپنی بیوی کے مدد مکملی میں متعین حدیث سے  
محبت پھرنتے ہوئے اپنے اپنے چم عصروں کی سبست جو اس میں منتظر تھے  
اس طرف پر لکھا ہے و قد تکلم بعض من تحمل الحديث من  
اہل عصرونا۔ یعنی تحقیق ہمارے زمان کی بعض عصروں سے دو طالب حدیث  
نے کلام کی پڑی اور فتحی یعنی عالیہ الحدیث سے اس بجوارہ حب تصریح امام  
نبوی کے مولیٰ بن العباسی و امام نجاشی میں اب اب کو اپنی احادیث کے متعلق کی میں  
تصریح کر دی جاتی ہے جس سے صاف ثابت ہو چکا کہ اس کو طالب حدیث یعنی  
ہندی کیتھے اس کے عذر ہوتے کہ اپنی ثابت ہوئی ہے جنہیں کو اب مدینی  
جن خان بی ابجا احمد کے صفحہ ۲۲۲ میں اس طرف پر لکھتے ہیں قال فی کشاف  
اصطلاحات الفتن لامد الحديث مرتضیٰ و اولیاء الطالب  
وهو المبتذل المبغب فيه ثم الحديث وهو الاستاذ

سے تھے اور عصر میں کلام ایک دوسرے کے برخلاف احتقان اہل حدیث کی  
زدیک بالکل بیرونیں بوقت ہے چنانچہ میزان الاعمال کے مفاد میں الحدیث کی کلام  
الا فرقان بعضهم فی بعض لا یعبأ به لاما میا اذا الا رک  
انہ لعدادہ اولیہ ہب اولیہ دمما بخوا منه الامن  
عصرہ اللہ یعنی بعض عصروں کی کلام بعض کے حق میں بے امتیاز ہے  
عصروں میں اب کتاب برہم بادے کری بات کی مدد میں بخوازدہ ذات کے  
کی گئی ہے کوئی حمد سے برائے عصروں کی کوئی نہیں پڑ سکتے اور نیز اس کے  
صفرہ، میں کہا ہے قد عرفناک ان الجائز لا یقبل منه الهرج  
وائے شرہ فی حق من غلبت طاعاته علی معاصيه د  
ما دعوه علی ذمہ ایڈ مذکورہ علی جانبیہ اذا کافت  
یشجد العقل یا متفکر من تعجب مذہبی ادمیات  
دینیۃ کما یکون بیت النظر وعینی ذات وحینی ذ  
فلہ یلائحت کلام التواری وغیرہ فی الى ہینہ د این ای ذتب  
و خیارہ فی مالک د این معین فی الشافی والنسافی فی احمد  
ج صائم ونحوہ د لوا طلقنا تدبیہ الهرج نعاسم نا احمد  
من الایمدة اہ ما من امام الہ دقد طعن فیہ یا ایان  
دهلٹ فیہ هلاکت۔ یعنی بمعلوم کرتے ہیں بخوازدہ ذات کو مارج کی جری  
اگرچہ منزہی کیوں نہ ہو لیے شخص کی سبست برگزیل نہ کی جادے گی۔ جس کی طاعات  
اس کے معاشر پر غالب ہیں انسان کی مراج کرنے والے اس کی ذم کرنے والوں  
اویساں کے تزکر کرنے والے اس کی جری گئے والوں سے زیادہ ہوں جب  
کہ عقل اس بات کی خبردارت دے کر اس قسم کی جری تھب مذہبی یا ایضاً

الكامل دکدا الشیخ الامام بمعناه شم الحافظ دھولنی  
احاطہ علمہ بعماش الف حدیث متن و اسناداً و اوصیاً  
رواتہ جرحاً و تعدیلاً و تاریخاً شم الجنة و هر لذی حله  
علمه بشمائۃ الت حدیث کذلک قاله الطیری یعنی کف  
لے استخلافات فون میں کھلائے کہ اہل حدیث کی کم درجہ ہیں پسلا در جملہ  
یعنی بنتی کا ہے پھر حدیث کا وہ احادیث ہے اور ایسا یعنی امام کا درج  
ہے اور ان سے طبع کر جانو ہے جس کا ایک الکحدیث قیادہ اسناد احوالات  
روات اور ان کی جرأت و تدقیق کے باہم پسلا در کرامی  
در جمیعت کا ہے جس کوئی الکحدیث مرتباً کی کا وہ ایسا اب دیکھئے  
تم جہاں کے دشمن کا تو اس پر اتفاق ہے کہ امام بخاری اور علی بن عینی حدیث  
ساخت جمیعت اور امام امر حدیث میں غیر مطابق اس کے ان کے محدث امام سلم  
ابوی ان کو حدیث میں صرف بنتی کی سختی ہی اور حدیث تک کا درج ان  
کو نہیں دے سکتے جو اس میں ان کی کس تدقیق ہیں اور کوئی کا درج کر جائے  
کر سکتے ہیں ؟ اور یعنی امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کو ان کے اس اذاعہ میں کبھی ذیلی  
لطف اور ان کی خلوق ہے کا تائل بمحض کہندی بخال کرتے اور لوگوں کو ان کے  
پاس آگزرنست سے مانافت کرتے ہیں چنانچہ مقدار فتح الباری کے صفحہ ۴۹، ۵۰  
میں لکھئے ہے د قال ابو حامد بن الشرقي سمعت محمد  
بن یحيی السذهلي یقول القرآن کلام الله غير مخلوق ومن  
رحم نعمتی بالشہزاد مخلوق فهو مبتدع لا يجالس  
ولا يکنم و من ذهب بعد هذا الى محمد بن اسحاق  
فان تبره فاسدة لا يحضر مجلسه الامم کان حل مذمه

یعنی الامام شرقی نے کہا کہ نابہے محمد بن عینی ذیل کا کہتے تھے کہ قرآن مشرفت  
کلام اللہ غیر مخلوق ہے اور جس نے گمان کی کہ لفظ قرآن کا مخلوق ہے یہ وہ مبتدا  
ہے اس کے پس روشنیاً پایا ہے اور نہ اس سے بولنا پاہے اور اس کے بعد جو عینی کہ  
بن امیل کے میں بارے اس کو جیسا ہم جا لو کر کہ اس کی میں بس میں دی جائے گا  
جو اس کے ذمہ بہ کا پڑ گا وکیل امام بخاری کی تیسی امامت میں دی جائے گا  
کس قدر عزت چرخ ہے کہ وہ ان کو حصر کر فرضیں سے بکھتے تھے و لفظ قرآن کی مشرفت  
ہونے کا تائل ہے جیسا کہ غیر الطالبین کے متوفی ۲۲۵ میں فرمودہ رکے بیان میں  
لکھا ہے۔ واما المغدریۃ فکان شیخوهم للعمر يقول  
ان القرآن فعل الاجماع دلیں ہو بفضل اللہ۔ یعنی مفترض ہے  
فرد محرر کا شیخ کہنا تھا کہ قرآن فعل اجماع ہے۔ و معرف صورت سے مرکب  
ہے، اور فعل خدا ہمیں ہے ایسے ہی امام بخاری نے بھی ۲۵۰ میں بتا کہ اس پر  
ایک بھری بیکس میں کسی شخص کے لفاظ قرآن کی نسبت حال کرنے پر فتاواً افسوسنا  
مخلوقۃ و الناظن امن افعالنا۔ (مکتب فتح الباری صفحہ ۵۰) ایسی نافال  
ہے کہ لفوق ہیں اور بخاریے اللاظ بخاریے افعال ہیں تبجید کہ قرآن کے لفاظ  
فرق اور فعل احصار ہیں۔ الفرض اگر صاحب خیارات للهان کی تصریح مندرجہ ذیل ہے  
کو جو ابی ذکر ہوتی ہے تکہ رکھا جائے قواب برہ مہربانی آبی فرمادیں کہ امام  
زیلی کے فتویٰ اور بزرگت سے امام بخاری کے سالم و مخنوطاً رہنے کی اور کوئی اسی بیبل  
ہو سکتی ہے۔

رازی نے رسالہ ترییج شافعی میں لکھا ہے کہ بخاری نے ذکر شافعی کا  
وہی اپنی تاریخ کیہیں کیا ہے بھرپور۔ ولوكات الصحناء في هذا الباب  
ای قی علم الحديث لذکر کے معاذکر باحتیة في هذا الباب

یعنی اگر امام شافعی عذر صدیق میں صحیفہ ہوتے تو امام عینہ اپنی کتاب تاریخ  
کبریتہ اسی کا بھی ذکر کرتے ہے ابوحنین کا ضعفاء میں ذکر کیا ہے۔

**حُنَفِي** امام رازی کا کوئی رسالہ ترجمہ شافعی میں نہیں ہے ابتداء ماقبل

شافعی میں ان کا درج ہے اور اسی میں بحدادت مذکور ہے اور پھر  
یہ بحدادت بھی انہوں نے کوئی طعن کے طور پر نہیں کیسی بسا کہ آپ نے موہفی  
سے بحابثہ بلکہ انہوں نے امام بن حارثی کا کوئی ایک طرح کا تحریر کیا ہے کیون کہ  
امام بن حارثی کے حسن سے وہانی سے امام شافعی کا ذکر تاریخ کبیریں کیا ہے اس کے  
لحاظ سے امام رازی نے بحابثہ کا تصنیف نہیں کی میں کہ امام ابوحنین  
کا کہ بھائی پر بحدادت مذکور اس طرح ہے۔ اما امام محمد  
بن اسحیج البخاری فتحہ ذکر اس طبعی فی تاریخ الہدیہ  
فضلہ فی باب محمد بن عبد اللہ محمد بن شافعی الشافعی  
الترشیہ مات سنتہ الدین و معاشرت نم انه ماذکون  
فی باب الصعفاء هم حملہ بانہ کان قدروی شيئاً  
کثیراً محت المحدث دوکان من الصعفاء فی هذالباب  
لذکر ذکر بالاحقۃ فی هذالباب۔ علاوه اس کے پوچھ کا امام شافعی  
کی مانظومہ بنی ایمن ابو الحسن بر عمل مرتضی شافعی نے اپنی کتاب الصعفاء میں

لہ چنانچہ عقوبہ الجواہر المبینہ کے صفحہ ۱۱ میں لکھا ہے۔ و ذکر محمد  
بن الحسین الموصی المحادظ فی آخر کتابہ فی الصعفاء قال یعنی جی  
محمد بن اسرایر احمد اقدمہ حل و کیم دکان یعنی یا  
ابی حیثۃ دکان یحفظ حدیثہ کلمہ دکان قدسم

بکھی بن معین کے قول سے تضییف اور امام ابوحنین کی ترجیح کی توسیع کی تو اس سے امام  
رازی کی بحدادت مذکور ہے بہت سمجھی جاتا ہے کہ انہوں نے اپنے امام کی تاریخ  
میں مانظومہ کی تضییف کو مذکور کر رکھتے ہی ثابت کرنا پاہے کہ جو کہ امام

ضمم مفت الی حبیۃ حديثاً کثیراً (قال) و قیل بصیری  
میں معین یا ایسا کی یا ابھیتھہ کان بصدق فی الحديث  
قال لعم صدقوق (قال) و فیل بیهی بن معین ایضاً احمد  
الیک ابو حینۃ او الشافعی او ابو يوسف الٹھجی خال  
اما الشافعی فو احباب حدیثہ و امام ابو حینۃ فند حدیث  
عنه فرم صالحون و ابو يوسف لم یکن من اهل اکذب کان صدق  
و نکن لست ادی حدیثہ بجزی۔ یعنی بکھی بن معین نے کہا ہے کہ من  
نے ایسا کہی کہ محدث دالمہ بن دیکھا جس کوں کوں پر مقدم کروں مالا کو وہ امام ابوحنین  
کی راستہ پر فتنے دیا کر تھے اور ان کی اکل دلیل کو دلکشی کرنے تھے اور انہوں نے امام ابوحنین  
کے بہت میثمنی کی تقویں رہیں کیوں کہ بکھی بن معین نے کہا ہے کہ کیا امام ابو حینۃ حدیثہ ایسا کہ  
لکھے باستھنے کیا کہ ماں چیز نے باستھنے تو بھی ان کے کہا ہے ابو حینۃ شافعی اور  
ابو يوسف الشافعی میں سے کون سا اب کہ پیدا ہے فرمایا کہ میں شافعی کی حدیث فرمی  
ہیں کہ تاکہ امام ابوحنین کو پس کرنا ہوں یوں کوئی ایک بحادث صالحین نے ان حدیثہ کو  
کہ ہے اور ابو يوسف کو ایک ذبیح سے رفع کر دیتھی تھے تکہ میں ان کی حدیث باز  
نہیں بھتا و بھی بکھی بن معین بھی ایسی تیزی کے ساتھ امام ابو حینۃ کو اول ہے کہ وہ برقاں کی نسبت  
بھی سے اطہر تھے۔ اور حسن حدیث کو کیا از جی پیر حدیثہ بنی ایمن ہے ان کی جزو کو  
امام شافعی کی نسبت میں اس سے قبل نہیں کیا کہ کوہ ان کے عہد صدر تھے۔

بخاری نے امام شافعی کا تاریخ بکری میں ذکر کیا ہے اور کتاب الفتنہ میں ان کا ذکر نہیں کیا اس نے امام شافعی ان کے نزدیک منیت راتھے اور عین قبضتے ہے ابتداء ہے۔ اغرض عمارت مذکور سے اپ کا یہ بحث کر امام رازی نے اس تصریح کے امام ابو علیہ کی تصنیف ثابت کرنے پابی ہے صرف ہر جو فہمی ہی ہنسنے پڑے جلو امام رازی پر غصہ ایک طرح کا اغراض و مہماں ہے امام شافعی کا حضرت امام کا ذکر حسناء میں کرنا غصہ پورہ ترا فخر ہی اور ذاتی صفات کی تھا جس کی وجہ یہ ہے کہ امام اوضاع کی پرمنادی خالق و امام حسنے امام شافعی کو کہا تھا اپ فوتے نہ روا کریں کیونکہ آپ فتوی دیتے کی لائق نہیں امام شافعی نے زمانا جس کا تجھ یہ ہوا کہ ایک دن کسی نے اگران سے ستر بچا کر آپ کے بھری کا دودھ دلا کر ان نے بدی یا اقران نے ثابت ہو گیا اہنس امام شافعی نے فرمایا رسانا چنان ثابت ہو جاتی ہے اس بات پر عوگ آپ سے بے اعتماد ہوتے اداں پر مزگی کی وجہ سے آپ کو سکارا چھوڑ دیا گیا کفر القاعدہ اس نہایہ وغیرہ شروع ہمارے میں صریح ہے اپنے امام شافعی کا امام صاحب کاظم حسناء میں اس بحق کے امتحان چھاؤں کو امام صاحب کے سیدون سے حقیقی اور ظاہر ہے کہ جو جرس بر جو صدای یا تھنڈب نہیں کسی پر مل کر کہتے وہ نہیں کہ زد یک پرمنادی مبتلہ ہے سیا کا ابھی گز چکا ہے۔ (نزاری کی روایت مروی امام شافعی کا موضع ثابت ہونا)

جب دریاں پڑکا دور قہ صافی ہے تا ۸۰، چھپ کر شہر جو اوس میں جائے درست موڑی الوبوست تمہر لین صاحب امام سعید کوٹی لوہاران سے سیالکوٹ نے ابو الحسن فزاری کی روایت نیقش الاسلام عورۃ مردی امام شافعی کی تسبیت ہے پاندرہ افسن لا کر جسد ہادی حضرت نے یہیں لکھا کہ امام شافعی نے کس کن بہ میں یہ روایت لکھی ہے یا کس راوی سے ابو الحسن فزاری کا یہ روایت کرنا تھا ہے)

ویکو کہ ہیں اطلاع ہوئی ہے کہ یہ روایت امام شافعی نے تاریخ صیفی میں فخر ہے  
حامد و فوزی عیں ابو الحسن فزاری سے لکھی ہے لیں اب اس نہلو پر ہم تبریزی دیکھ  
سکتے ہیں کہ یہ روایت عین محل و وضیع ہے اور حضرت عیان فیصلہ پر مراجعاً اخوا  
ہے کہ اپنے نے امام ابو علیہ کی تصنیف ثابت کیا ہے اور اس کو مساذ الفتاہ الابالوا  
کی وجہ سے امام ابو علیہ کی تصنیف ثابت کیا ہے اور اس کے نزدیک  
کی وجہ سے امام ابو علیہ کی تصنیف ثابت کیا ہے ایسی وجہ سے یہیں گل اکثر عده میں  
مجھے ہے اور اسے چند احادیث اپنے نے ایسی وجہ سے یہیں گل اکثر عده میں  
کے نزدیک وہ سخت موضع ہے بہاں تک رہیں نے مدد و مدد اس کے ضفت اور  
کفارت کے دو ضفت احادیث کا الزام اپنے لکھا ہے اور امام صاحب کا تقریب  
الیادیں تھا کہ ان کی وجہ سے ایک دو ضفت ایک اور دو گون کی طرف  
مکوب کرنا تھا۔ چنانہ میزان الاستعمال میں اس کا ثابت کھا ہے۔ فال الادی  
کان ابو نعیم نضیع الحدیث فی تقویۃ السنۃ وحدیمات  
مردحہ فی ثلب النعمات کلمہ کذب۔ یعنی ابو النعیم ازدی شہر  
مازنظ مولیٰ نے کہا ہے کہ ابو نعیم نقویت ملت میں وحی دہشیں اور وجہ گزی  
انسان میں جوئے قصہ گزتا تھا جو سب کے سب جسمی ہوتے ہے اور مقدمہ کی  
کے صورت ۲۵۵ میں لکھا ہے وقل المذاکر ضعیف و نسبہ الویر  
الدولہ ۲۶۱ الوضع۔ یعنی نائی کے اس کو نیت کیلئے اور ابو اشر  
و دلائلے اس کو وضع احادیث کی طرف شب کیلئے اور نہ کہ المذاکر کی طبلہ  
۴ صفحہ میں لکھا ہے وہو اے نیم مع امامۃ منکر الحدیث  
چہارسی کے متری میں ہے وقال ابو معیید بن یونس روک الحادیث  
منناکیہ حد الشفات۔ اخیر میں لکھا ہے وکان مت اوصیۃ العلم  
و لا یحتجب به۔ یعنی اگرچہ یہ مسلم کے بر۔ یہ سے تھا اگر اس کے ساتھ

مجحت ایں پکڑی جاتی اور میران الائچل رہے و قد ابتداء کان  
حد نعیم بن حاد نجع خشنون حدیثاً عن النبي  
صلی اللہ علیہ وسلم یہیں دھما اصل۔ یعنی نعم بن حاد کے پاس  
رسول نبی کے لئے تیار ہیں احادیث ایسا ہیں جن کا کوئی اصل ذہناں کے برابر  
میران نے الجلوس نہیں بلے اصل احادیث فلی کی ہیں جن میں سے ایک یہ بھی ہے  
نعم بن حاد شام میں وہب شاوه عموین الحادث حد سعید  
من ایف صدیع عن مردان بن عثمان عن عصاۃ بن هارون  
ام الطین الها سمعت الفتوح صلی اللہ علیہ وسلم  
یتعدد رایت و فی احسن صورۃ شب موقلاً و مجدد فی  
حضر علیہ نعمون من وہب۔ و مکرور بخش احادیث کے وضع  
رسنے میں رسول نبی اعلیٰ عليه و سلم را ذکر کی پھر پڑا و ذکر سے وہ امام اعلیٰ  
کی گئی ہیں جو نئے نئے کوئی نہیں لب فرق کرے گا پس امام بخاری کی  
رایت مذکور ہی مانند اندھی صورت مجنون اور وضیع ہے اور حضرت سیدنا اُبی  
الاہم کی وفات کی خبر پہنچنے کے وقت الحادث بخوبی اسلام حربہ کیا ماروان  
پراز فرازہ بستان ہے اس سوچ پر اگر کہا جائے کہ کوئی قوام کو رایت مذکور جلی و قیسی  
چیزیں امام بخاری کی الحکمت و مبالغت سے یہ استسبتم سلام برہابے کرو  
خش را کہ مدحی رحمتی سے امام اولینہ کی رایت ان کے حادثے سے جمل تھے  
رایت کے اپناؤں غوشی کرنا پسند کریں اور ان کی قویں روا رکھیں اس تجھے  
دیس میں ہم ان سے کہتے ہیں کہ حرب کی امام بخاری اپنے اس انتہا میں بکھرا دیں  
سے اس سوچ کا بدل لیتھے سے نہیں جو کہ وہاں سے ان کو ایں بجھت کا فتنی دیش  
سے حاصل ہوئی تھی تو حرامہ ایضاً کہ ان کی بڑی کیمی کے برابر سے بچ کے تھے

جس کا تصریح اس طرز پر ہے کہ امام بخاری نے امام ذہنی سے فتنی حرب کے  
پہلے احادیث راست ہی تھی جو تیس جس کا تصریح بخاری جس درج کرنا ضروری تھا  
اور ہر سوچیں لا سوت سے ان کو یہی کوہدا تھا کہ ان کے اتفاق سے خود ٹھن کا  
نام شہر کا ہائے اسی براہمی نے مثل شہر و سانپ بھی مر جاؤے اور اسی طبق پہلے  
ہے پر کاربند ہو کر بجھت علی کی رفتار پر ۲۰۰۰ احادیث مرویان کی تو فتن  
ہواب ای وحی کردیں بلکہ رایت کے جو سلسلہ اساد میں ان کے نام کے ساتھ  
ان کے باہم نہ لکھا کہ جس سے فتنی کو پختھن ہو سکے کہ امام ذہنی سے یہ احادیث  
رایت کی تھیں جس پھر کوئی بخدا تو سرف حد تھا محدث یہی اللہ و ما ادرکنی  
بگھر کیتے ان کے باپ کی کے ان کے دادا جدیدہ باپ اور دادا تالدہ کا نام کھدو وہ  
بیسا کر میں شرح بخاری بدل کے سفر ۲۰۰۰ میں اس طرز پر کھلبے۔ محدث میں کیا  
تجدد اللہ اہم جو حال د فارس بن ذہب ہی عبد اللہ  
الذئب ریحی عنہہ الحادث فی الصنم و اهل  
والحادیث العحق و خیره موضع فی تغیر مفت ثہ دین  
دقیق یعنی حدثاً بن یحیی الدینی مصطفیٰ  
حدثاً محدث دکاً یزید علیہ و یتول محدث  
بن عبد اللہ یلسیہ ال جدہ و یتول محدث  
بن خالد جدیہ والیت فی ذالک ان الحادث  
لما دخل بس اپنے علیہ محدث جن یحیی ایذھی فی  
خلق الحظ و کان قد منہم الر ایت دعہ  
و لام یصوّح باسند. پس جو شخص اپنے اشاد سے رجیش کا بر لینے  
سے زخم کے وہ ہیز سے جلد یعنی سے کم بذریعہ جو کہ مکاتبے۔

بیکی بن سین نے کتب ابو منذرؑ سے حدیث نہ کرو ان کی حدیث قابل دہانی اعتماد نہیں۔ ویجیوں بپ استلزم ابن الجوزی۔

اس موقد پر عرب گوں تکہ دہن کر سہ پچھا لادر است دزدے خنی اک بھج جو جان و امر و کیا یہ دیکھیں میں نہیں میں جن کا ایک قل بوالحقہ ابوالحسن بن سینا دملک و الاونامی و القراءة حذی قراءۃ حزرة والشیخ زرقیل میں پڑا اور کت انس (ویکی فیکر انسان صفرہ) اور یہ بی خان کا قاتل ہے۔ کان تفتہ صدد قافی الفتحہ والحدیث مامونا حل دین اللہ اور کابومند لفتہ فی الحدیث لا یحده الابسا یحظی ولا یعده نصرا یعظی لاصنیب امکان پھر ان اقوال کی موجودگی میں کوئی شخص خیال کر سکتا ہے کہ بیکی بن سین امام صاحب کی نسبت کہیں کہ ان سے صدیت نہ کرو ان کی صدیت قابل اعتماد نہیں اور ابن جوزی کا حال ہم اور پھر کچھ بیکی کو وہ ایک بحث میتھب شخص تھا جس کو اکثر افراد علماء سے دعویٰ تھی اور پھر باوجود اس کے اس میں یہ سخت یہ بخاک جرس کے اوقال و قبور کروں تھا اور فوج کی نسبت جو کسی نے تو فتح و تغییل کی ہوئی تھی اس کا کذا رائے نہ کرتا تھا بنا پر امام ذہبی نے میزان میں ترمیماں بن بزرگ الطاری میں لکھا ہے و قد اور ده ایضاً العلامہ ابو الفرج ابن الجوزی فی الصنعاء دلهم یذکر فیہ اقول من دفعہ هدا من عبوب کتابیہ پیر الجرج دیکھت عن الفتوی حلاوه اس کے پوچھا ابن الجوزی کی کتاب المتنزل لعل ماصب کشف المکون امام کثیرہ اور افلاطون سر کیجا گورہ ہے اس پر مسلم ہوتا ہے کہ ابن جوزی نے سبائے امام شافعی کے تعلیم سے امام ابو منذرؑ کا نام کھو دیا ہے کیونکہ بیکی بن سین

نے امام شافعی کی ای صیحت کو ناپسند کیا ہے جیسا کہ ابھی بحوالہ عمود انجوہ الرشید کے موافقی کے سفر لے قول کیجیے میں نہیں سے گرفتار ہے۔

**میزان الاعتدال** میں لکھا ہے النعمان بن ثابت ابن زیاد  
وہ بیان ابوجہن بن سیفی امام اہل الرأی ضعفہ انسان من جسے حفظ و ایسی حدی و آخر دن۔ یعنی نہان ابو منذرؑ امام الرائے کے بیوی ان کو نہان نے پایا ساخت ساخت صیحت کیا اور ابن عباس اور دوسرے لوگوں نے بھی اسی طرح کیا۔

**خنی** اول قویمین اہل بات کے حکم کرنے سے بالکل انشکر ہے کہ میزان الاعتدال میں صراحت سے کوئی دیا ہے کہ اس کا پہلی جو شخص بضعا در ہے۔ ائمہ تجویین مثل امام ابو منذرؑ و شافعی و بخاری کا تصریح اور یا ایسیں گھریلوں کا چنانچہ اس کی صراحت یہ ہے دکڑا اذکر فی کتابیں من الاشہ المتبرجت فی المزاج اذکر لجلالتهم فی الاسلام و عظمتهم فی الفتویں مثل ای حیثیتہ والافتراضی دلخواہی۔ ایسی میں اس کتاب میں ائمہ تجویین کا ہرگز ذکر نہیں کروں گا کیونکہ اسلام میں ان کی بیانات در حضرت سلمہ مثل امام ابو منذرؑ و شافعی اور بخاری کے ایسی جب کہ صحت کتاب نے خود صراحت کر دی ہے کہ الرعنام کی نسبت اس کتاب میں پھر ذکر نہ کیا ہے کہ تو پھر وہ برخلاف اس کے امام ابو منذرؑ کی نسبت یہ حرمت کس طرز کر سکتا تھا جس سے صاف ثابت ہے کہ امام صاحب کی نسبت کسی ناوان ملئے شرائیاں یہ صراحت میزان الاعتدال کے ماضیہ پر ایجاد کر دی اور پھر ناقل نے اصل بحث بھکر کر درج کتاب کیلی چنانچہ اب میں اصل شکمیں یہ صراحت اگر بیرون کر کے یہ لکھ دیا ہے کچھ نکلے ترجیح اس نظر میں تھا اور دوسرے میں نظر اس

کی تردید کر دی ہے جانپور بھر بن ایاس کے ترجیح میں اس طرح پر کھاہے جزوی  
ایس الوسلی احد التفات امده اب عدی فی کامنه  
فاساو۔ یعنی ابن عدی نے جو اس کو ضغط و میں شمار کیا ہے تو اُس کیا ہے پڑھیہ  
بن علی کی ثابتیں کھاہے۔ حمید بن عبد احمد الاجملی  
ھوئی کامل ابن عدی مذکور فلحدا ذکر تھا و اُن  
قالہ جبل حجۃ و یعنی عین عدی بن علی کا ذکر ہے میزان میں اس یہی کیا ہے  
کہ ابن عدی نے اس کو کامل جس ذکر کی بجاواری سے شخص جنت ہے اور ضغط  
میں ضغط بھیں پڑھکا۔ ایسا ہی ثابت بن علی کی ثابت کھاہے۔ ثابت بن  
اسم البشّاش شَهَادَةً بِمُدَافَعَةٍ كَبِيرٍ القدر قلت  
ثابت ثابت کامنه دیکھا ذکر ابن عدی لَهُ مَا ذُكِرَتْهُ  
یعنی ثابت بن علی متفق علیہ اُنکہ کبیر القدر تھے۔ اور ثابت مثل اپنے نام کے  
ثابت ہیں اگر ان کا ذکر ابن عدی ضغط میں ذکر تھا تو اس ان کا ذکر میزان میں  
ذکر تھا افسوس جب ابن عدی کی یہ ثابت ہی ہے کہ اس نے فراز اس بات پر  
متفرق علیہ اثاث کو جس ضغط و میں شمار کیا ہے تو پھر اسے شخص نے اگر امام الظیہ  
کو جس کی جالست و ثقافت پر بڑے بڑے ٹھہریں ناہمیں شہادت دے ہے  
تہیں میں الہمارسی و جو کے ضیافت کہہ دیا تو اس کی ایسی جرس کیا اعبار ہے۔  
لای لے کہ انسا قال فی ابن هدون ذلك کانہ  
و مانی يقبل المعاشر والمعاطیع والمرسل و مدارفه اليه  
من حدیث بلده ذات کا ضعیفہ بتقریب النیس  
کا جلد دھارفہ اليہ من احادیث مایر السلام ذات  
کان صحیحاً لَمَ يَتَبَلَّهُ مَلْ عَدْلٌ عَلَى الْإِسْتَخْرَانِ وَ

لے ہم نے اس کو مانی پر درج کر دیا ہے۔ وہ میں المانی عبارت میں فتوہ  
من جمدة حنفیہ کو نہیں لکھی طرف شوب کرتا بالکل غلط ہے اور درج  
کندہ عبارت سے لے لیجی طرف سے تم کس کے جرجہ بینت کی صفت بنا دی ہے ملکو  
لسانی نے کتاب اضطرائیں صرف اس تدریج کھاہے۔ تعابان ہیں ثابت نیں  
بالوقتی فی الحدیث۔ اور یہ جرجہ عین مفسرین ہے جو باتفاق عدویں عوامیں  
ہے ملاودہ ازیں یہ جرجہ بھی المانی سان سے امام رضا کی طرح بعض من کی اسپ  
کی وجہ سے مادر جو ہی ہے کہ کوئی امام نہ لالا مالیں پیغیت ہے جسکا ان ملکان نے  
کھاہے۔ وہ ملکان پیشیم۔ (یعنی وہ اشیعہ کرتے تھے) ملک ان کی مرتب بھی ان  
کی اشیعہ کی وجہ سے لوگوں کی زد و کوب سے ہو ہے اور ایں اشیعہ کا بعض امام  
صاحب سے لے لا ہے پس اپنے آپ کی ثابت مالیں بالوقتی  
لکھ کر لایا وں خوش کر لیا اُن کی اسماں افلاط۔ ان کو اس تدریجیات پر جو بھی نہ ملکی ایس  
کی اشیعہ بیان ہیں کوئی ملک نہ اشیعہ اپ کی اشیعہ کے قائل ہو چکے  
ہیں اور ایں امیر المؤمنین فی الحدیث شہر لیسے میں اقدام ام نے اپنے کی اشیعہ میں  
شہادت دے دی ہے کہ آپ جس جنگ اور حسن المختصر تھے اخیرات السیف  
22 پھر اگر المانی صادوت و حکم وجہ سے آپ کو بلا درج لیں بالوقتی  
کہ دیں امام صاحب کی اشیعہ میں لیا فرق آسکتا ہے اسی طرح ابن عدی  
کی جرجہ عین مفسرین ہے لیے کی وجہ سے یہ مبتول ہے ملاودہ اس کے ابن هدون  
کی صادوت ہے کہ فراز اسی بات پر اس نے بعض اُنہوں میں کہکش کے لیے وہ  
کوئی ضیافت فردا و بھر ای کتاب الصفتہ کامل نالی ہیں درج کر دیا ہے اور  
ثابت نیز ان تے یہ ضیافت کہے ایسی بینت کو ضغط و میں قرار دیا جاتا  
تو اس ایک طرح اسی درج تذکرہ ایک طرح اسی عدی کی تضییغ کی

وہاں وہ سوت نے تینیں لکھا کر رازی نے کس کتب میں یہ قول کیں  
حتّیٰ سے تل کیا اور نیز یہاں ان فلاں کے حابے امام صاحب کا کوئی  
ذکر نہیں ہکن ہے کہابن فلاں کی کوئی اور شخص ہو کر کجا امام صاحب کی شہرت ان  
فلاں سے تاہت تینیں بلد الرصیۃ (کیفیت) سے ہے پھر جب تک معلوم نہ ہو کر  
کس کا قول کس کے حق میں ہے لاسک طرح قابل وواب بھاجانے والا کہ امام حسن  
کی نسبت کا فی تشریف ہے جم پسندے شہادت کیار محمد بن حنفیہ تابت کر کے ایں کتاب  
رسیع صدیث کے جمع اور الفرض کے درپے رہست تھے اداہی احادیث پر اپ  
کا عمل پر تائماً بوجایا رحمت کو دینے پکی ہوں اور عینہ رسول کیرم صلی اللہ علیہ وسلم اور اپ  
کے صحابہ کا آخری محل ہجہ پر ہوا ہوا در کا اکثر احمد صدیث فوت تھے دیستھنکے وقت  
امام صاحب کے اور آپ کے شاگردوں کے احوال کی تلاش کرستے اور ان کے مطابق  
حکم دیا کرستے تھے ویکھ شہادت بزرگ میں قول اول دوسرم حضرت سیدنا نبی  
اور نبیر ۹ میں قول امام آش اور نبیر ۹ میں قول عبد بن حمّان اور نبیر ۲۱ میں قول فیض  
بن عاصی اور نبیر ۱۵ میں قول کیمی قطان اور نبیر، اسی قول حسن بن علیؑ کتاب  
مرتفع بلد اصفر، ۱۹ میں نبیت یوسف سے عوچھین کے دو ایت سے ہیں  
مردی ہے۔ سمحعت دیکھا یقین لست دجد الدوع عفت الی  
حنفیہ فی الحدیث حاکم یو جد عن خیرہ۔ یعنی حضرت ویکھ زنۃ  
تھے کہ صدیشکے اندرو راویت کے بارہ میں ہیسی کو پرہیز گاری دامتیاطا مابوہن  
میں پانی گئے ہیں اور سیسی پانی تینیں گئی پرہیز بالمرعن وہی شخص اس کے حفاظ  
آپ کی نسبت بلا دلیل یقین المعاد و المقااطیع۔ کہ دے تو اس کے  
قول لا کیا امتار ہے ملا وہ اس کے امام شرافتے میزان کبری کے صفحہ ۲۱، میں کہا

ہے۔ و قد من الله تعالى علی بمعطاه عتة ملاید الہم  
ان حینۃ الشہادۃ من نسخۃ صحيۃ علیہا خلط المخاط  
آخرهم المخاطر الدھیانی فی اُسْتَهْلِکِی بیرونی حدیثاً الْأَعْدَادِ  
الناتیعیت العدال الفاتحات الذین هم من خبر النبیون بشہادۃ  
رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کا لام سود و علقتہ وھم  
و حکمۃ و مجاهد و مکبول و الحنفی داضوا بهم رسی اللہ  
عنہم اجمیعین نکل ارواقِ الذین بینہ دینیت رسول الله  
صلی اللہ علیہ وسلم عدل ثبات اعلام الہیار لیں فیهم  
کتاب دلایتمہم بکتاب و نافیک یا یعنی بعد انتقامت امام  
الامام ابوحنینہ اور یا ہند عہنم احکام دینیہ مع شدة  
قر بعد دعویہ و شفقت علی الامة المحمدیۃ۔ یعنی مذکوی  
نے بمحبہ احسان کیا کہ امام ابوحنینہ کی میں مزدیں کے جمع شے میری مطالعہ  
آنے ہوں پر حنفیت کے دھنٹ شہت تھے اور ایضاً دھنٹ عاظو و میانی کا تھا اپنی میں  
نے ان مسائید میں ایسی کیں مزدیش ہیں دیکھی۔ جو خوار و عادل اور ثابت تائیں  
مشن اسود علیت۔ عطاء، مکرہ، خامہ، حوال، ارجمند، بیسری وغیرہ محکم کے ہوں۔ اس کے  
زبانہ کی عیہ ہست کے اکھنڈت اسے ثابت تھے اسی اور سے رایت کی ہی بھر  
پس انعام راوی درسان امام ابوحنینہ اور رسول خدا کے باول۔ لفڑ اعلام ایسا  
ہیں جن میں کہنی کا دلیل یا مبتکلب ہیں اور تیرسیلے اسے ہیاتی کا نہ ہے  
مدالت ان انجامیں کی جن تو امام ابوحنینہ نے اس بات کی یہ لپٹہ کیا ہے  
کہ ان سے ساتھ نبایت پرہیز گاری و احتیاط اور افاتت فرمی پر شفقت کے ہیں  
کے دین کے احکام انہکے باویں افسوس و حمام سمجھ میش کے اندزادیت

کرنے کا اس قدر شانقی پر باور مبتینہ دستم را ایتوں سے بخت پر برپہنگا وہ عین ادا  
اور تمنہ جو اسی پر بہل - اسے دشیں بلیج تو بلاشی - کہ یہ اسلام کیا  
چالائے کوہہ بھول مکمل طور احادیث کو فصل کرنا ہے۔

دہانی امام ابوحنیفہؓ فی الجلدی میں مکہنے تھے بلکہ ہر ایک قبیل میں سست  
ارسے ہیں جنما پر علم و لغت کی تیزی ان کی ملکیت کو سماجی طبقہ تامہوس  
نے خلاصہ کیا ہے۔

حني ساخت قاؤس تحضرت امام ابوحنیفہ کو امام الفقیہ اسمیکرنا  
لے مرا کتاب اللاد میں کھاہے الجھینہ کی تقدیم حضرت  
من القیاد الشیرجم نہاد القیاد اللحدن یعنی ابوحنیفہ میں فقیہ  
کی نسبت ہے رب سے تبریزہ امام القیاد لامان ہیں۔ پھر وہ کہا کہ صاحب خارج  
نے امام صاحب کی عطا فرمائی ہے درد عالم کوئی مردے نہ ادا محاجہ کے بعد  
اس اعراضی کو شیخ محمد الدین فیروز آبادی صاحب قاؤس کی طرف شرب کرنا  
بیرونی مثل اس افراد دہمان کے سے وائے پیٹ کیں نماقات امراض نے امام  
ابوحنیفہ کی تربیت میں ایک سالانکر کر صاحب قاؤس کی طرف مشوب کی  
کاروں نے کھاہے جب وہ رسالہ علیہ السلام بخوبی خاطرستی کی لفڑتے گر اور اپنی  
نے بڑی طاقت کے ساتھ صاحب قاؤس کو کہا ہیجا کرتے ہے یا کھاہے  
اس پر امور نے اس رسالہ سے بالکل انکار کی اور کھوچیا کہ اس کو جدا دریئے  
یہ میرے اصل کا اولاد ہے میں تو امام ابوحنیفہ کے سبق معتقد ہیں میں  
اور میں نہاد کے مناقب میں ایک ملک کتب کھی ہے جنہاں اس قدر کو  
امام شریعت کی ایسا برابریت والماہر میں اس طرح پر کھاہے۔ د سوالی  
شیخ الحسد مسیح الدین الفیض عابدی کتایا فی الرد

على ابن حنيفة و تكذيبه و رفعه ان ابن بكر من الخبابا اليماني  
فارسل يدهم مجدد الذين نكتب اليه ان كاتب بلغاف  
لهذا الكتاب فاحرقه فإنه افتلام على من لا يحتمل  
انا من اعظم المعتقدين في اد جنحة و ذكرت مناقبه  
في مجلد اول من المتصدقين بكتاب ابن عباس ابن عثمان لـ  
لقول كيابه في حرب ابي اس كى اس كا جواب بى اس نے ایادے مجاہدے جو  
امام صاحب کی انبیت قلت عزیزت اک اخراں کرنا غص جاپانہ اور حادثہ  
بہت پڑھنے پڑی وہ کھٹکی کچ کچ کارم الاعظم گئی تھے اور کرنی ای کو  
ایکو اخاکو تھے ایں اس یے جب این علاوه کوئی نئے آپ سے سند پڑ چکا تھا  
پاششکل پر تھاں ماجھ سے بڑا خوبیں اور آپ نے اس کا کافی میں جواب دیا  
تو اس نے کیا کہ گور حنفیت سے اُن کوے اس کے جواب میں آپ نے واد  
قتلہ بابا قیچی حرب مادرہ کو بیعنیں کے فزادہ پائیں یہ کون میں عتراف  
کی بات پڑھے تھاں کو جیب کر کوئی زبان بخانے خواستہ ہے اور کوئا دیر  
کے سماں ایک علم لوگو کے اشادا نے مانتے ہیں وہ انتہے ملک پر پختاں وہ ایں ام  
الافت و العرش لیں بیت کون الحق بخال کر سکتا ہے کہ آپ کو ما اور ایں کیز  
زخمی یا لزخمی اگر اس کو مظہر پر کھلے کیجیں با دے تا اپر لے امام صاحب کا قتل  
العمریتہ بہذا سی طرح سماں ماسکا کیجیہ اکثر اقصاص الفضیل  
جاہانی ہے کیسی کسی بدلی میں پک کا کچھ انکی زبان سے نکل یا نہیے ادا کے ان  
کی زبانی پر کوئی وصف نہیں اسکے اور نیز اسکا ہر کسکے کے امام صاحب سے  
تو ای تبیں پی فرمایا ہو اور ساتھ کو ابا جبیں کیے کا دھوکہ لگ کیا جو ایکی سجن  
نے حمد سے قید اک لائیں کیا تھرپ کر جو پرخیجے صادر قراری

غسلی کا ہے جس میں کوئی احتمال ہو سکتے ہیں۔ عمدۃ کتابت میں رجھے ہیں کہ طے  
بڑے عالموں خاندانوں سے صریحاً غسلی ہو گئی ہے اور اس نے ان کی نسبت کم مغلی  
کا از امام نہیں لگایا آپ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نو و محبیں کران سے اپنی رسمی کتاب  
الہیاء کے باب و تند کات فی درست داخویہ کے ذیل میں لفاظ استیاء<sup>۸</sup>  
سو۔ کوہروزان افتخارنا نے میں کس قدر بخاری غسلی ہوتی ہے مالا کو علم  
مرفت کو کے متنی میں بخوبی جانتے ہیں کہ لفظ استیاء سوا برداز استعمال  
ہے اور یہ غسلی ایک مرتب کے بعد شاریں صحیح بخاری نے پچھلی بے بخاری کے  
راہیوں کا بھی چیزوں نے با واسطہ امام بخاری سے اس کو ساتھ اس کی راستہ نیال  
ہیں گرا تھے۔ اب اس موقع پر کیا کوئی یہ خالی کر سکتے ہے کہ معاذ اللہ امام بخاری  
یا ان کے راوی کم علم تھے نہیں ہرگز ہمیں ملا وہ اس کے یہ غسلی تو مرف علم مرف  
کی سے کئی تعلیمان امام بخاری سے روایت میں بھی ہو گئی ہیں مالا کو صحیح بخاری  
اسع الحکم اکتب بعد کتاب اللہ تعالیٰ کی ہے۔ عن عائشة ان بعض  
از روایہم الباقیہ قلن للفقیہ صلی اللہ علیہ وسلم اینا اسرع  
بک لحرقا قال اطريقن يدا فالخذن قصبة يذرعنها  
نکانت سودہ اطريقن يدا فعلمتنا بعد انما کانت طول  
یدها الصدقۃ دکان اسمونها لحو قابکہ و كانت تحب  
الصدقۃ۔ میں بین راویوں کے دم سے بکانے حضرت زینبؓ کے حضرت  
سودہ اکنام امام بخاری نے صریحاً غسلی ہو گیا ہے کیونکہ سب پہنچ حضرتؓ کے  
انداز مطریات سے حضرت زینبؓ ۳۰۰ میں فوت ہوئی ہیں اور انہیں کی  
لبست آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم فی ذیلیا تھا کہ بخاری وفات کے بعد بخاری  
از روایہ میں سے سب سے پہنچ فوت ہوئی گر امام بخاری نے غسلی سے حضرت

سودہ کی نسبت ۴۷ میں گوئی سمجھ کر ان کو نام لکھ دیا ہے حالانکہ ان کی وفات ۴۷  
بھری میں ہوئی ہے میا کر عین جلد ۴۷ صفر ۳۲۲ اور تیر فتح ایاری پارہ ۴ صفر ۴۷ میں  
کھا ہے و فی التدویہ هذا الحديث خلط من بعض الرؤاۃ والجعف  
من ایخاری کیت تم یذبہ حبیہ دلامت بعدہ من اصحاب  
التعالیٰ حق ان بعضهم فسروا بحق سودہ من اعدم  
البیوۃ وكل ذلك وہل و ائمہ ذینب بنت جحش فانہا  
کانت اطولین میڈا بالمعروف و توفیت سنہ عشرين وھی اول  
الزیارات دفۃ و سودہ توفیت سنہ اربعین وخمین۔ یعنی  
تو یہ خوشی میسح بخاری میں کھلائے کہ یہ حدیث غلط ہے اور تجویہ ہے بخاری  
کے کوہہ اور دیگر اصحاب تعلیمات اسے تو بخیر ہے بیان تک کہ بعضوں نے یہ  
بھی کہہ دیا کہ انتقال حضرت سودہؓ کا آنحضرت کی بورست کی بورست کی اٹائیوں سے  
مالا کو ہے بالکل غلط ہے بلکہ پہنچ انتقال شدہ بھری میں حضرت زینبؓ  
جس کا ہرباہے اور انہی کا احمد صدر قد دینے کی وجہ سے لما تھا اور بھی ایوان  
مطریات سے پہنچ فوت ہوئی تھی اور حضرت سودہ کا انتقال پہنچے کہ  
بھری میں ہوا ہے۔

اور یعنی کہ الائیاد باب قول اللہ عزوجل و اذکر فی الکتاب  
مریم۔ حدثنا محمد بن القشیر حدثنا ابو ایش بن  
خطیب بن المغيرة عن مجاهد عن ابن عمر قال  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

لیت عیینی د ہوسنی و ابراهیم فامنا عیینی فامن  
جعد عریض الصدر و امداد علی خادم جسمی  
سبط کاٹھ من رجال الرط اس مدیریت کو من جامن  
ابن جباس کھننا چاہئے عقا کو کنک تام من شیخ من کشید علی خاصہ  
سلبی و ابن ابی زائد و عیینی بن آدم و میرے اس مدیریت کو من جامن عن ابن  
جباس سے رایت کیا ہے چنانچہ عین مدد، صفحہ ۷۴ میں لکھا ہے و قال  
ابو مسعود الحافظ خطاط البخاری ف قولہ عن مجاهد  
عن ابن حمی دانما رواه محمد بن کثیر و احراق  
بن منصور السدقی د ابن ابی ذائد د عیینی بن احمد  
و خیوهم عن احیانی عن عثمان عن مجاهد عن  
ابن جباس و قال اخطاط البخاری فیضا قال  
عن مجاهد عن ابن حمی رواه الصواب عن ابن عباس  
لینی خانڈ ابو مسعود نے کہا ہے کہ بمانی نے اس کے میں کہا ہے اس مدیریت

لے یعنی رسول نہانے دیا کہ میں نے شبِ عراج میں حضرت مسی روی اور ابی  
کو دیکھا اپنی تو سرخ رنگ مفتر وار بالکادہ سینہ میں اور میا گذم گون جسمی  
اور مید سے بال دلسے جیسے قدم دنکے مرد۔

لے یعنی سالم اپنے باپ ابن عریس سے رایت کتے ہیں کہ ایسی بات نہیں  
ہے جیسا کہ جمال کرتے ہیں فناک تم انحضرت نے حضرت علیہ ملی اللام  
کا انہر نہیں بنایا۔

کہ جامن نے ابن عریس سے رایت کیا ہے کہ کوئی اس مدیریت کو  
تمن کاٹ اور احراق بن شمر سکھل دیاں ایں زائد و عیینی بن آدم و میرے نے  
اس طریقہ رایت کیا ہے کہ رایت کیا ہے اس کے میں جباس سے اور کہا جانی  
نے کہ طفلی کی بخاری نے اس کے میں کہ رایت کیا اس مدیریت کو جاہد نے  
ابن عریس سے کہ کوئی حساب یہ ہے کہ رایت کیا اس مدیریت کو جاہد نے اس جان  
سے ملاودہ اس کے این عریس سے جو ای بخاری اس کے بعد ایک بیس مدیریت  
پاشٹو حدشا التجزی عن سالم عن ابیہ قال لا داشہ  
 مقابل النبي صلی اللہ علیہ وسلم یعنی اعم .. فخر مروی ہی  
ہے اس کے ابتداء یہی میں حضرت ابن عراس بخشن پرسک نے کہا ہے کہ انہوں  
نے حضرت میں کو اصرتیا ہے تم کھا کر انکا کرستے ہیں ہے اور ہمیں اسہات  
کی تائید ہوئی ہے کہ بیانے اس جباس کے ضور طفل سے ایں عمر کھلکھلے جلیں ہیں  
اور ہبہت ای صرخ طلبیاں سمجھ بخاری میں اس کے شرائیے بخرا ہیں مگر جب  
کہ ان سے امام بخاری اور اس کے راویوں کے علم و فضل اور مدیریت والی میں کوئی  
کسی بڑھ کافر نہیں آسکتا تو پھر امام ابوحنیفہؓ نے ایسا کون ساقصود کیا ہے کہ جو  
ان کی بجائے ابی نہیں کے ایقیں بولتے سے ان کا انتہ کم عربیت کا الزام  
لے کا کر چکر بنا یا جاتا ہے پوچھ تو یہ ہے کہ تنصیب ہوت بُرک ہاتا ہے۔  
حاصل کلام یہ کہ جس قدر جرس ان پر اثر جرس و لعلہ نے کی  
**وہاں ہے اتنی کسی دوسرے امام کے حق میں نہیں کاس کے قلعہ نظر گردہ**

لے یعنی سالم اپنے باپ ابن عریس سے رایت کتے ہیں کہ ایسی بات نہیں  
ہے جیسا کہ جمال کرتے ہیں فناک تم انحضرت نے حضرت علیہ ملی اللام  
کا انہر نہیں بنایا۔

جنی ذہب کر بڑا اور اسے علاش کی تضییغ میں سمجھتا چاہیے اگرچہ آپ  
کے تمام اعترافات کو اتنا پہلا ہم نے ایسی تضییغ سے الگ الگ کر دیا  
کہ لگ آپ یا آپ کے ہمرازوں میں فارماجی مادہ شرم جھا کا درجہ ہے اور پھر جسی مام  
ابوحنفہ کی تضییغ اور ان پر جرم حکم نہیں کیے ہم مانتے ہیں کہ جب  
ویگرا ائمہ کے امام ابوحنفہ پر زنا و رکونتی مینی پر ولد ہے مگر آپ کو مسلم میں کر کر  
نااضر گرد ترجیح طریق آپ اشتہ محمد یعنی اعلم و افضل اور مراجع الائمه شیعہ کے  
گئے تھے اسی طرح مشن علیم کے آپ کے حادثہ بھی زیادہ تر تھے لیکن تاہم حس قدر  
آپ کے مادر میں تھے اس کے مقابلہ میں قادیین کی اتفاق اُلیٰ میں تک کے برابر  
بھی نہیں ہے۔ اصرار قدر امام علامہ کے مادر میں اس قدر کسی اور امام  
کے نہیں ہوئے جناب ایسا رسا کے بیان میں ہم صرف میں بکار اور عطا میں ثابت ہے  
اماں ابوحنفہؑ کی درج اور ان کی فتویٰ و اجتہاد کی تعریف میں بطور نہود ۹۹ شبائریں  
درج کی چکے ہیں ان کی تہذیب آپ یا آپ کے ہم شریعتیات مکتب پھر جوں  
وجہ انس کر سکتے اخوبی میں جحمد آبادی امام حنفی کے لفظ میں ایسے  
ہو رہے ہیں کہ شیخ کے متاثر میں شیخ ہے یہ یادو گورنر کے بخلافات کو روشن  
دیتے ہیں اور پہلے ہی کہ اس کی حق نے ترویہ نہیں کی تو قطبیک ہے  
کہ شیخ کی گالیوں اور تیاروں کا ہم جواب ہیں دے سکتے ہیں لیکن اگر ہمارے درست  
حمد آبادی شیخ کی کوئی معقول بات جوہرہ حضرات امام کے بخلافات کے  
ہوں ہمارے پیش کریں تو ہم جواب دیتے کوئی تاریخی مکمل ہیں الحمد لله  
کہ اب کوئی زانہ بات آپ پیش نہیں کریں گے کیونکہ آپ کو کچھ دو کتب  
شیخ سے مل سکتی تھیں مخصوص زیر تجویز میں اس سے آپ نے صرف ۲۰۰۰ میں کی  
اور کوئی لسمی اور خذر خوری کا آئی سے یہ راجح ادا کیا ہے اور اب آپ کے

شہر نے بھی رہ مینش میں کوئی دقت باقی نہیں رکھا اگر طریقے انہوں کی بات ہے  
کہ کل خنی شیعہ کی ان کاروبار تک نظر نہیں آیا۔

حتمی ہمارے اجنبیہ مذکورہ بالا سے الجہنم اس میا بست ہو گیا ہے کہ اپ  
نے اپنی طرف سر کا کل کنہ و مادہ سچی ہے جا جو ۱۲ جزوں کی صورتیں  
پڑیں کی تھیں میں سے حضرت امام شافعی، میان قوفی، ابن حبیب، ابن القاسم،  
بنکی بن معین، امام ذہبی، امام قزوینی، صاحب تاووس پر و تائیف امام البیضا  
کے عالمی محسن اذن، اور بہتان مکمل طور پر بخاتم تائیف کے ان حضرات سے  
شروع کے ساتھ امام صاحب کی ملی توفی اور حیات ثابت ہے امام بخاری  
و نافی اور ابن حبیب کی تائیف و بہترین اور غیر بہترین ہونے کے باطنی محسنین  
یعنی جن ہے اور اپنی عادات اور حجہ پر بھی ہونے کی وجہ سے قابل انتخاب نہیں ہی  
طریقہ خطیب بخاری اور ابن حبیب کے احوال تسبیح و حاصلہ بزرگ قبل انتخاب  
نہیں میں ورنہ آپ کو صحابۃ و مددویہ کی حجت سے باخود و معاشر اور مدد امام احمد  
میں بہت کی موجودی حمدیوں کی موجودی کا مقابل ہونا پڑے گا، این قیمت اور  
سیلانی خود یہ صحت اور بے ابتداء شخص ہیں دوسرے پر ان کا اخراج اس کے  
قابل انتخاب ہو سکتا ہے صوفی اول تو کوئی غیر شیرخوش ہے دو م اس کی  
راہ سے کوچھ تعلق نہیں ہے کوئی کوئی کوئی شافعی المذهب معلوم ہوتا ہے  
اور خلاصہ یہ ہے کہ ہر ایک منصب کا عالم اپنے امام کے مذہب میں کا افضل  
سمجھ کر اس کی ترجیح میں طریقہ کے یو جوہ سچا ہے اور دوسرے کو الازم دیا  
کرتا ہے اسی طریقہ امام بخاری کے احوال بھی اپنے منصب کی تائید میں میں اگر  
میں احوال کو امام البیضا کی تائیف پر محوں کیا جاوے تو امام مدد کی کامب  
الجھ اور ترجیمات امام الطحاوی اور ابن حماد و عالمی تقاری و مذہبی مختصرات ایسا تباہ

دہ اکثر حاضر رہا کرتے تھے معلم حدیث میں ایک ایسی بے شش اور نایاب

البيه وأخذ عليه العهد الموثق ان لا يحبه عنه  
القرآن ٢٢١م الذي ذكر فأخذ البخاري الكتاب  
وكان مائة جزء قد دفعه الى مائة من الوراقيين و  
اعطى كل رجل منهم ديناراً على نسخه و مقابلة في يوم  
وليلة فكتب الديوان في يوم وليلة وقوبل ثم صوره  
ان ولد علی بن المديني وقل انسا نظرت الى شعر فيه  
وانصرف علی بن المديني فلم يجد شعر ثم ذهب البخاري  
ففكك علی الكتاب مشهوراً واستنقضه وكان كثیر الملازمة  
لابن المديني وكانت ابن المديني يتعجب يوماً لاصحاح المذهب  
يتكلم في عالمه بطرقه فلما آتاه البخاري بعد مدة قالت له  
ما جئتك حتى قال شغل حرج لي ثم جعل على يدي الاحد  
وبيانهم عن عللها في بدءه البخاري بالجواب بعض كلام  
حال في كتابه فتعجب لذلك ثم قال من این حلتم  
هذا هذا قول منصوص والله ما اعلم احدا في زمان  
يعجم هذا العلم خيراً فرجه الى منزلته كيبياً حربينا  
واعلم ان البخاري خدعاً اهل بالمال حتى ياخوه الله الكتاب ولم يمله  
معهوماً بذلك ولم يلبي ابيبها حتى مات واستغنى البخاري  
عن مجالسة على والمتتبه حتى يذلك الكتاب وخرج الى  
حسان وتنتمي بالكتاب الحريم والتاريخ فعظم شأنه وصل ذكر

باحتیں کوہی نہیں ہے اب کا اللہ ختنہ عمر تواب خاک میں مل چکا ہے اب  
انی عزادار تھیں ماریں اور تائید کوئی بات لکھیں تھیں یہ بھی فال ہے کیونکہ  
آپ کے سلف کرام اس خبطی میں پیدا ایسی تھرکیا کر دلت اگر خشت ہے پچھے  
ہیں تھیں سرخ الامتہ امام الاصفی شاہ کو کچھ بڑھنے کا شکع اور کس طرح کہ  
تھیں۔ حچڑا شر را کیا اور درود دے۔ ہر چھی اٹ زندگی شہزادہ  
کیا اپ کوشش ہیں آئی جو ہم پر سے اصر ارض کرتے ہیں کہ ختنوں میں سے شیر  
کے اصر اخنوں کا جواب دیتے کوئی لظفیں آئیا اور اپنی خوشیں کہ دوڑھائی  
سال سے بڑا رہا ماری رسالہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عذان سے سالہ  
نہ کوہیں امام تھا ایسی پر اصر اخنوں کی بچھاڑا کر رہا ہے اور آپ کو یا آپ کے کی  
ہم شریب کو جو راستہ ہیں ہوتی کہ اتر تھیں تو ان کے دو چار اصر اخنوں کا  
ہی جواب دے کر عوام میں راستے نام منزوفی ماحصل کرنا تھر شیر کے دیکھا اصر اخنا  
تو یک رافت رہے زمانے ان کے بیٹے ہی اصر اخن کا آپ سے لی جا ب دیا  
ہے جو کہ ب فعل الباری نی تھیہ صحیح انجاری مصنفہ مولوی سید علی اہم کے صفو  
۳۱ میں کہالتا رہے علام مسلم بن قاسم کے صحیح بخاری کی تائیف کا سبب اس  
طرح پر تعلیم ہے کہ امام تھانی کے استاد میں میری نے جن کی نہست میں

له وعده بتأليف المخارق لكن لم يجزأ من المدحى أن كتب الحسن وكانت له  
ضيّنا به لا يخرججه إلى أحد ولا يحدث به ثرثرة د  
عظم خطوه وذكره فائدة هنالك على بن المديني في  
بعض حواججه المخارق إلى بعض بيته هنالك له مائة  
ديغار ثم تألف مع أمه فمازحت الكتاب فندفعه

کتاب لکھنی تھی ہے وہ کسی کو دکھاتے نہ چھے اتفاقاً وہ کسی مزورت سے نہ رکھتے  
گے وہ جس پر امام بخاری نے اب اپنی کے لیک بیٹے کو... ارشفان اس وعدے  
پر دیں کاپنے پاپ کی کتاب لکھاں دو کہیں اسے دیکھوں اور سین دن ہریے  
پاس رہے چنانچہ اس کو زندگی مفتون کیا اور اپنی والدہ سے طلاقیت الحبل  
کتاب مذکور ہوا اک امام بخاری کو دی اور بہت سے عہدہ موافق نے کہیں  
دن سے زیادہ اپنے پاس نہ لکھنا امام بخاری نے کتاب ملے ہی یہ تدبیر کی  
کوہ موجو حدوں کی کتاب ایک سو کا چیل کو ایک ایک جزو محمد ایک ایک  
اشرقی اہم کتاب کے دیکھ کر کہا ایک رات دن میں لکھ کر مخفی خود کر لے  
چنانچہ جربہ لکھی گئی (اماں بخاری نے اصل کتاب اب اپنی میری کتبیت کو کہ  
کر کر اسے میں نے دیکھا ہے) واپس کر دی اس کے بعد امام بخاری نے اس  
کتاب کو کئی ماہیں یاد کیا جب اب اپنی داپس آئے تو ان کو اس پیشے کے  
ماہر سے کی کچھ رہ ہوئی ان کا تعاون و تعاکد اور اب حدیث کے لیے ایک قلب  
مقرر رکھتے ہیں میں مل و طبق حدیث وغیرہ کے متعلق کام کرتے ہیں کبھی عرصہ  
کے بعد اس بیس میں امام بخاری بھی اخراج نے اس پر اپنی میری نے استے  
عرضہ کی غیر حاضری کا سبب پرچھا اپنیوں نے کسی مزدور کا مرد کیا پھر ان  
میری نے احادیث بیان کر کے ماضیوں سے اس کے مل کے متعلق سوال کرنا  
شروع کیا۔ امام بخاری نے اجنبیوں کی وجہ سے اس کے مل کے متعلق  
اس پر اپنی میری نے متحبہ ہر کرامہ بخاری سے پوچھا کہ ہمیں یہ ہائی کتاب  
معلوم ہوئیں۔ قول تو منصوب ہے مذاکی تم میں اپنے زمانہ میں حاصل ہے اپنے  
کسی کی اس ملک کا عالم ہمیں پا کیا اس کے بعد اب اپنی مزدور اور بحکمت دل اپنے لام  
میں آئے اور معلوم کیا کہ امام بخاری نے ان کے اہل و عالی کو مال دے کر فریب

ویا جس سے ابن مدینی ہمہ عجیبین رہ کر قبولے عرصہ میں انتقال فرمائے اور  
اماں بخاری خراسان کو پڑھنے اداہیوں نے اس کتاب سے اتفاقاً حاصل کر  
کے آپی سیچ کو کہا اور تیرتہ قوایع کہیں اور اپنیں علوفت و بنگل می اور جبا  
نامہ بیا۔  
ویکھو اگر بیان مذکروں بالآخر ہے لادعاً بالاصح معلوم ہوتا ہے کیونکہ ملکہ سلطان  
بن قاسم قطبی موصوف را در حقیقی کا قول نسبت تاریخ صحیح مسلم بر صحیح بخاری جو ماقابل  
محترم نے تقدیر فتح الباری میں لعل کیا ہے اسی بات کا شعروہ کے علاوہ مذکور کا  
حوالہ صحیح بخاری کی نسبت کچھ بہت عده رکھتا رہا۔ معرفتی میں ثابت ہوتا  
کہ صحیح بخاری کی تایفین میں امام بخاری کی بانی کمالت اور کچھ نہ ہوئی صرف اب اس  
مدینی کی کتاب کی فتوح اور طرق اسلام کے توثیق صحیح ان گئے تین بلکہ جو کہ  
عملی سے اب اپنی کتاب معرفت دیکھنے کے لیے ماحصل کر کے اس کے لئے کوئی  
کیا کارروائی عمل میں لامائی کی ہے اس سے امام بخاری کی امامت اور علوفت و  
جلالت پر ایک بہت بی نازیما و بد نہاد و بعبیر طالب سے جس کا دادر کرنا آپ  
دوخون کا درجہ مقدم تھا اگر انہوں نے حصہ نے آپ کو ایسا اذھار کیا ہوا ہے  
کہ اپنے گھر کی تو کچھ غربہ نہیں ہے اور عنیوں کی بخوبی میں پر آپ تسلی ہوئے ہیں۔  
فراہمہ در بندھ اش ایوان است  
عائشہ اوز اپا ہے ویران است

یکن یہ کوئی عمل منی کی بات ہے کہ عدالت اور اپلٹر ایل فتنے سے ہو اور جو ان ایک لیے برگزیدہ امام کے بخلاف شروع کردی جائے جن کو دنیا کی لسان آبادی کے دو ہنائی مسلمان (عثی) اپنا دنی پیشوا بھتے ہیں اور جن کی درج و نسبہ اتنا راجحتا ہے تھوڑی تفاسیت کے تمام دعویٰ گراہی دیتے آئے ہیں واد رے کے آپ کی دانان۔

بری عتل دلانش پایا ہد گلست

اوپر اپل غلط کو کہا جائے کہ تم بھی اگر کوئی مواد اس طرح کار دہانی کرنے ہو کر جیسے ہم نے کھلے المانوں امام ابوحنین کا ضعف بھی کن ملائے حضرت امام شافعیؓ جو ایک امدادی ہے ہیں اور بہت بڑے مدحیں سے ثابت کیا ہے امام شافعی کے حق میں نعل کوئی امام بخدا کیلیں کیا کرکے احادیث میں ایک دوسرے حرج کرنا چاہیے مدد اور استدیہ خطا بربر کان گرفت خلاستہ امام شافعی کو ایک بھائی صحیح حدیث نہ ملی جیسے کہ اوپر کی کلاموں سے ظاہر ہے۔

تمہارا جس قدر لگہہ مواد شعری کی فصل خودی سے آئی تکہ جیسے تما حنفی اور سب کا سب مخصوص اہل الذکر میں پھرست کریے چکھے اور اس کا کافی ملائی جائیں اس مخصوص میں کر کے ہیں اگر چارے سیمت مسلم کے کاری زغمون سے تم جائز ہو سکے اور پھر کوئی روزی مواد جنم جو لگ لو تو تم اس پر بھی عمل چڑا کر کے حاضر ہیں ہم نے صرف امام شافعی بلکہ باقی ائمہ نبیہ کی عمل چڑا کر کے حاضر ہیں اور ائمہ حدیث کی ثابتت اور حافظہ صدیقہ اور ائمہ حدیث کی ثابتت میں اسے کہے ہیں اس امام بخدا گی کی فتاہت دانشہ وغیرہ کی راستہ بھی ملی قدر الصبورت اثارہ کر کے ہیں اور یہ تجہاشیدہ ہیں

کہ امام بخدا یہ یا کسی دیگر امام حدیث کو برا بصلہ کہیں کیونکہ حدیث میں وہ ہلکے بھی پیشوا ہیں فرق صرف اتنا ہے کہ ہم آپ کی طرح بخدا ہی پرست نہیں ہیں بلکہ تمداری کا ہے کہ صریح خطا بربر کان گرفت خلاستہ زبان پر چھوٹے۔ عمل اس کے بخلاف لئے تقدیروں میں لا تقنعتون ہجید آبادی راجحتاً کے اس خطا کی نسبت مکہ تبارے امام شافعی کو قایق بھی صحیح حدیث نہیں۔  
لعنۃ اللہ علی الکاذبین

۔ مگر نہ بینہ برد شہب پر چشم  
چشمِ آفتاب را چھ گا ۔

کے اور کی کہیں۔ ناظرون رسالہ خداوی ہی اس کی راستبازی کا اندازہ کر کے ہیں اب تاکہ ان کو بتا کر مضمون خطا کے دینا ہوں گر و وقت خطا  
وہابی اچھاں سلسلہ کو بخدا ہیں گے کہ امام ابوحنینؓ کی کوئی خاص سند نہ  
کی تہذیب بکار ہے خدا بکے ملائے خطر کیا ہے۔ افسوس یہ اختلاف کسی  
کی تہذیب کرتے ہیں کیا ملادہ اختلاف کی امام صاحب کی تو منہ نہیں۔ لات الہ جیہیں  
خنہ میں ہوتا ہے کہ الدخواری لے جس سند کی وجہ کیا اس کو نادان لوگ ابوحنینؓ  
کی سند بھی اور یہ سند ۴۰۲ میں رواج پائی اور یہ مصدقہ و تحقیقت امام صاحب  
کی نہیں خوش کرنی امام صاحب کی نہیں۔

اب وہ وقت خزوہ ت آگی ہے کہ اگر سیان ہجید آبادی اور حنفی ا اوپر اپل الذکر کہیں زندہ ہیں تو اس سلسلہ کو شروع کریں کیونکہ ان کی سالیت کا رسوائی پر پانچ پھر گیا ہے اور سیف صارم نے ان کے علمی بت کو پانچ پھر کے امام صاحب کی علمت کا ذکر کا اسالی دینا میں بلکے زور غور سے بجادا یا ہے ہیں تو اندیشہ ہے کہ اہل الذکر اور اس کے جانی

کہیں عدم آباد کو نہ پہل بے ہوں۔ کیونکہ سب سے مبلغ سراج الاجمار کے سوت  
سارے مسے اپنی پیکاں دیک دکانی شروع کی ہے تب سے رسالہ ملی الامر  
کا استحکام اپنے جو دیکا اور اس کی کروڑتگی ہے کا وہ بھائے پندہ روزہ ہر ہنے  
کے دو دو نواہ کے بعد اس کی نسلک دکانی دیتی ہے اور اب تو دا بیچان  
کے بعد سے کہیں الیاگم ہے کہ قبضہ نہیں کروہ فوت ہر کوئی قبر میں مدفن ہو گیا  
ہو اور یہ امر کہ امام صاحب کی گولی مسند نہیں اور مسند خوارزی امام صاحب کی  
مسند نہیں۔ سو یہ بات غالباً کہیں رکتا اگر ان نے مسند خوارزی کو ہمی خواب  
میں بھی دیکھی ہوئی تھیں مذاقہ کا یہ فرض ہے کہ کسی کتاب کی بہت کوئی لٹے  
کام نہ کرے جب تک کہ اس کو خود پڑھ دئے لیکن بچارے والے بیویوں کی تو  
صرف نے نہیں بلکہ سوون پر بناؤ ہے اور یہ ایسی ہے تکی ہاں کھنے پر مجبور ہیں  
آدمی نہیں تائیں کہ تھاری اس بات کا جواب تو قوہ مسند خوارزی کی ابتداء  
یہ کے مل سکتا ہے۔ پچاپہ ابوالموبد خوارزی اپنی شروع مسند میں لکھتے ہیں  
وقد سمعت في الثام عن بعض المأهليين بمسند أبا عبد الله  
ويستغفرون ويستعظمون خيرهم ويستحبونه ويطلبونه إلى قلة  
روايات الحديث ويستدلل باشتهدار المسند الذي  
جصعه ابوالعباس محمد بن يعقوب الأصم ثاقب  
دموحاً مالك ومسند أباهمام احمد وزعم أنه  
لیس لا بی حینۃ مسند وکان لا یؤدی الا عدۃ  
احادیث فلعلقت حمیة دینیة دینیة دعصبیة  
حینۃ نعمانیة فادردت ان اجمعین بین خسۃ  
عشر حسن مسایدہ التي جمعها فرعون علماء

اصل حدیث۔ یعنی میں نے شام میں بعض ایسے جاہلوں سے سا جو امام  
ابوحنفہؑ کی قدیمیں پہانتے وہ امام صاحب کی شان کو کرتے اور  
ان کی تحریر اور غیرہوں کی قطیم بیان کرتے اور اپنی نسبت افتخاریت  
۔ صربت کا اعتراض کرتے ہیں اور دلیل میں وہ مسند پیش کرتے ہیں جو ابوالعباس  
محمد بن یعقوب نافی نے جمع کیا اور ایسا یہ سوطا امام مالک اور مسند امام احمد  
کا حوالہ دیتے ہیں اور سبھتے ہیں کہ امام صاحب کا کوئی مسند نہیں ہے اور کافیوں  
نے رفع چند صدریں رایت کی ہیں لیکے وہی اور جھانی محنت اور حنفیہ  
اور غایریز عیشرت نے اس امر پر ایجاد نہیں کیا اور امام صاحب کے پردہ مسند  
سے جن کو کوئی علماء حدیث نے اکٹھا ہے اخفاکی عطا اس مسند کو تیار کروں اس کے  
بعد ابوالموبد خوارزی نے ان ۱۵ مساید کے جن سے اس نے اس مسند کو جمع  
کیا ہے جب ذیل نام کئے ہیں۔ مسند لہ جمع امام  
الحافظ ابو محمد حمید عبد اللہ بن محمد بن عقبہ  
بن الحارث الحارثی البخاری المعروف بیہ عبد اللہ  
الاستاذ۔ یعنی پہلی وہ مسند ہے جس کو جمع کیا امام حافظ ابو محمد عبد اللہ بن  
ہاشم بن محمد بن یعقوب بن مارث مارثی بنماری نے۔ مسند لہ  
جمعہ امام الحافظ ابوالتاسم طلحہ بن جعفر الشاہ  
العدل۔ وہ مسند ہے جس کو جمع کیا ابوالقاسم طلحہ بن محمد بن جعفر الشاہ  
عمل نے۔ مسند لہ جمعہ امام الحافظ ابوالحسن  
محمد بن المظفر بن موسیٰ بن علیہ بن محمد بن عقبہ  
وہ مسند ہے جس کو جمع کیا امام حافظ صاحب جرج و تلمذیل احمد بن جعفر اللہ  
بن عقی جرجانی نے مسند لہ رواہ امام ابن زیاد

جی کو جمع کی امام محمد نے اور روایت کیا ہے امام ابوحنین سے اور رائے  
اُن کے اصحاب تین سے اور دو شریح بخاری اثاب ہے مسند جمیع المحدثین  
در القاسم عبد اللہ بن محمد بن ابی العلّام السعید  
پسروی وہ مند ہے جس کو جمیع کی ساقط ابوالقاسم عبد اللہ بن ابی العلّام  
سعدی نے۔ اس کے بعد باوجود وکی پزیرہ ساید الحسن جو قیس تاہم ابوحنین  
خوارث لے ہوا ایک نے جن اصحاب لے آپ سے آپ کی مسند کو رایت  
کیا ہے وہ پانچ سو ماں سے کچھ زادہ ہیں اور دریں ان کے وہ مسند بھی  
شامل ہیں جن سے امام شافعی نے اپنا مسند تین جس کو ابوالعباس محمد بن یعقوب اسم  
نے جمع کیا ہے رایت کی ہے اس میں ان کے کل مسٹح امام ابوحنین کے اصحاب  
میں سے میں شیخ یوسف اور شیراز ۵۰۰ سو کی تعداد میں وہ مسٹح جسی شامل  
ہیں جن سے امام احمد بن جبل اور سعید اور ادراں کے شیوخ نے امام ابوحنین  
کے اصحاب سے رایت کی ہے اب جیسا کہ اور وہاں اداں کے سرخیں  
خوارث کیں کریماں صد خوارزی و خوارث اور ایک کوئی تکمیل برائی فخر  
ہیں ہے بلکہ امام ابوحنین کی ان ۱۵ ایسٹوں کا جمیع ہے جس میں سے پانچ  
یعنی ایک کو امام ابوحنین سنت تھی ۱۴۲ عدو کو امام ابوحنین سے سن کوئی  
کی تھا اور باقی ۱۴ ایسٹوں میں گھر خفا نامی حدیث نے امام ابوحنین سے بالواسطہ  
سے کو جمع کیا تھا پھر فیضین کا کہنا کہ امام اصحاب کی کوئی مسند نہیں یا اس کے  
مدد خوارث اس کا اپنا مسند ان کی مسندیں کی مالی اس کا جواب یہ ہے کہ اس کا  
سے امام شافعی تھی سلسلہ کی میں کوئی مسند نہیں ہے کیونکہ جو مسند امام شافعی کی  
باتیں جاتی ہے اس کو فوڈ اپوں نے جسیں اُنہیں کیا بلکہ تقریباً ۷۰ سو سال ان  
کے بعد ابوالعباس ابن یعقوب اس سنت تھی تھی اس نے امام شافعی کی ان مادث

الدولوي . ملائیں وہ منہ بے جس کو رایت کیا جن ان زیاد لوئی شاگرد امام ابوحنیفہ نے متله جمیعہ الحافظ عصیر بن الحسن ایشان . آخریں وہ منہ بے جس کو جمع کیا حافظ عمر بن حسن شبیان نے مدد لہ جمیعہ الہام الحافظ ابویحییٰ احمد بن حنفیہ بن خالد الکاتبی . فویں وہ منہ بے جس کو جمع کیا امام حافظ ابویحییٰ عمر بن قدر بن خالد کاتبی نے مدد لہ جمیعہ الہام الحافظ ابویحییٰ اللہ الحسین بن محمد بن خوارزمی دوسری وہ منہ بے جس کو جمع کیا حافظ ابویحییٰ اللہ الحسین بن محمد بن شریعتی نے مدد لہ جمیعہ الہام ابویحییٰ دوسری وہ منہ بے جس کو جمع کیا حافظ ابویحییٰ ابریشم انصاری و دروازہ حنفہ رسمی نسخہ ایڈیشن ابریشم انصاری و دروازہ حنفہ رسمی نسخہ تجھے یوسف کیا رہیں وہ منہ بے جس کو جمع کیا قاضی امام ابویحییٰ شاگرد امام ابوحنیفہ نے اور رایت کیا اس کو لیند سلسلہ امام ابوحنیفہ کے اور وہ شیخوں پر نسب ایڈیشن ہے . مدد جمیعہ الہام محمد بن الحسن الشیعیان و دروازہ حنفہ یعنی نسخہ تجھے بارہویں وہ منہ بے جس کو جمع کیا امام محمد بن حسن شبیان شاگرد امام ابوحنیفہ نے اور رایت کیا اس کو امام ابوحنیفہ سے اور وہ شیخوں پر نسب ایڈیشن ہے . مدد جمیعہ ابہ الہام حداد بن ابی حینہ و دروازہ حنفہ ابیہ . تیزیں وہ منہ بے جس کو جمع کیا امام ابوحنیفہ کے فرزند حداد نے اور اپنے پاپ کے رایت کی ہے . مدد لہ جمیعہ ایضاً الام محمد بن الحسن الشیعیان محققہ عن التابعین و دروازہ حنفہ یعنی اکنفار . پودھویں وہ منہ

کوہ انہوں نے اپنے شاگردوں کے آگے بیان کی تھیں اور روح بن سلمان متوفی  
حfeld اور حضرت بن بکر متوفی سلسلہ تاریخہ امام شافعی نے کتاب اسم اور مسروط  
میں درج کی تھیں، ابو جعفر فرمائیا تھا پوری سے منصب و مقام کا لاری یا غور  
انتخاب کر کے جمع کیں اور نام اس کا منصب امام شافعی رکھا جس سے اس کا ایسا  
دغیرہ میں بڑی پیٹ ترتیبی واقع ہوئی چنانچہ یہ سب مال بستان المحدثین کے صحن  
۳۰ میں اس طرح پر لکھا ہے۔ مسند امام شافعی حدیث احادیث  
از احادیث معروف کو امام شافعی آزاد بخوبی شاگردان خود بینہ بیان میں فروخت  
و روایت میں وہ اپنے ایسی احادیث و مسروقات ایسا جیسا ہے جو ایسا ہے  
الا ہم از ربیع بن سلمان در حسن کتاب الامام و مسروط واقع شدہ بود آزاد بخوبی  
من امام شافعی نام کردہ و بیان و ملکت ای احادیث شفیعہ از میش پورا است  
کہ اور ای جعفر بن سلمان کو ملکہ و ای ایسا ایام و ملکوت ای ایام و ملکوت ای ایام  
کردہ جدا انشد و جس ایس ہم ای ملکہ و ای ایام ای ایام و ملکوت ای ایام  
ادرا ایکارنا و میتی گوئی کے خود ای ایام ای ایام ای ایام ای ایام ای ایام  
تمدن ملک کا سب اپنے بعد بیرون جائیں ای ایام ای ایام ای ایام ای ایام  
و ذر ای ایام  
در ای ایام  
در ای ایام  
بیہت حق ای ایام  
بیٹھے جعل نہ کیے ای ایام  
اوہ ایام ای ایام  
گئی ہے چنانچہ ای ایام  
احمد بن حنبل ہر چند تفہیم و تسویہ خود ای ایام ای ایام ای ایام ای ایام  
امام عالی مقام است لیکن در دی

نزادات بیمار ای پسراشان جعل کی است و بعضی از زیادات ابو جعفر تھیں  
کہ طبعی آن کتاب ای پسراشان است نیز مرست و امام احمد ای کتاب طبعی  
بیاض جمع میکرد و قریب و تمذیب ای ایام ایام بوقوع نیازہ بلکہ بیدار  
و سے پسرا و عبد اللہ بت تربیت آن پرداختہ تکیں در آنجا خطاب ہائے ایسا کر کرہ  
مریض رادر شیمان درج کردہ و بالکس۔ ایتھی ملخصہ اور اتحاد ایام  
کے صفحہ ۱۲۲ میں لکھا ہے۔ واللہ علم و کر کرہ اندک شرط احمد دریں مسند ای ایام  
کو جزو حدیث صحیح تحریر کی تکہ ایا ابو حمیس الدین گفت کہ درودے ای ایام  
نیز مرست کہما ڈکن ای ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
اور سہیت وحی ہے بلکہ ای ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
تھانہ ایام  
بھک تفصیل و تالیف کا کوئی راجح نہ تھا بلکہ تالیف و تفصیل کی طرف علماء  
کو آپ پری نے ہو چکیا ہے اور کتاب فتحۃ الکبر کتاب۔ کتاب العلم  
و انتہم کتب ای ایام  
ڈالیں اس مالت میں اگر ان کو اجنبیہ و استبطاط کے اعلیٰ و ایم کام سے دوست  
ملی یا ان کو محترم ابو جعفر صدیق و علیہ السلام علی و شریعت کتابت حدیث کے

کہ اگر ان کی بیوں کی من و بھی ہو تو ای و متصور ماتریدی ای تو قی رحیم اللہ کی کتاب ای ایام  
کے باب زکوٰۃ المواہم اور کتاب ابوکات کے باب ابوکات باہیج و الشیوا اور ابو  
اللیث صرقہ میں ترقی تھیں کی کتاب ای ایام کے باب ایم ایام ایام ایام ایام  
متوفی سلسلہ کی کتاب ای ایام کے باب زکوٰۃ المیت ای ایام ایام ایام ایام  
کے باب الحدۃ ای ایام ایام

مالح درہ حق تو وہ مزوری کو فی اسے خود جمع کر لے گر تھب تو یہ ہے کہ امام شافعی جن کے زمان میں تصنیف و تایلیت کا چیز بدلے جوں پر تھا اور آپ کے اسلام و امام محمد بن حن شیخانی جن سے آپ ایک اونٹ کا بوجہ علم شامل کر لائیں کرتے ہیں بقول فائدۃ البہریۃ فہرستِ فرمودہ کی میں تصنیف کی چکتے امام شافعی نے اپنی منہج کو خود روان کے شاگردوں نے ہم نہیں کیا اب ہمدر آبادی کا یہ کہنا کوئی منہج نہ گ کی کی تقدیر کرتے ہیں کی ملماشے احلاف کی ہائکل قصداں اور بعض نادانی کا سوال ہے کیوں کہ مغلک ان امام ابو حیان پر کھو کر ان کی تقدیر نہیں کرتے بلکہ ان کے ان اجتہادی و انتہائی احکام کی تقدیر کرتے ہیں جانپولی کے بشارہ اپنے اصحاب کے قرآن اور امام دیوث سے انہوں دامتبا طکتے اور اپنے شاگرد امام ابو دیوث سے قلبیدہ کرتے اور ہمہ ان کو امام محمد شاگرد امام ہمام نہیں کرتے بھروسہ زیادات۔ جامی صیفی، جامی گیردیکی، کیمی کاب الائمه بعلقا دیروہ میں بڑی اہتمام و انتظام کے ساتھ جمع کر کے فروع کو ایسے طریق پر منحصر کر دیا کر دینا اور مجتہد و عالم کی طرح رجوع لائے کی وجہ درہ بھانپر یہ سب مال ہائی مال کے سفر ۲ میں شامل کیا گیا ہے لیکن اس سفر میں کو اپنے سینہا اعزازیں سے خرم کرنا چاہیے۔

اب ہم تک حفی افس کے تمام اعزاز احلاف کی تربید ہو چکی ہے اور حضرت دا لا شان امام الائمه میں امام ابو حیان کی فہیمت اثر دیں اور اکابر میڈنیت کی خشادت سے ثابت ہو چکی ہے اس یہے ہم ہمدر آبادی و مالی اور وہ بھرمنا الفین امام ہمام کی جملیت کرتے ہیں کہ اگر جواب ابواب الحکمت کی طاقت رکھتے ہیں تو یہ میں آئیں اور سلطنت سے ہمہ ملکیت ہمہ پر مصلحت کی ہے اس طرفی کوئی لفڑی کر بھارے ملائیں قائلہ کا مخاکہ کریں ورنہ آئندہ اس کو وہ طرفی نہیں گی

بزرگان دین سے بار آجائیں۔ دالشکوم علی من اجمع المسنون  
وآخر دعوانا الحمد لله رب العالمين  
ختم شہ

## تاریخ ترقیات اسلامی از عالم جدید و مدنی میلادی تا اسلامی شیعه علیه رحمة الله

|                            |                                             |                                     |
|----------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------|
| درود خدایاد پسته           | درین پر ساخته انداد                         | درین پر ساخته انداد                 |
| کوچولی خیر محظی فرمیم      | محمد کرم دین گر موقی شده قدری مثل اینی لذتی | بستان طلاق اکنف را                  |
| ریال از زیر جریان تغییف شد | دراویل حرف تغییف شد                         | ریال از زیر جریان تغییف شد          |
| چو آنست غلبه پنجه دلیل     | چو اخراج امیل دیابیل                        | چو اخراج امیل دیابیل                |
| بله موافق طلاق دلیل        | صیار سالاری در حق برق                       | صیار سالاری در حق برق               |
| مالا فریده باریت شود       | شونق از نصیت از زی                          | شونق از نصیت از زی                  |
| بایان قریبات بجزات بخود    | که بلادشان در راین بخود                     | سرای اپنے امانت افرید               |
| پس از کلفت بخت هم خوش      | تجییل شایان است                             | تجییل شایان است                     |
| آنی بود غربر دود دراز      | خند کار ایشان اکرسان غنیمت شاهانه امل جبار  | دوخاف دارد نیاز ایشان               |
| ید اندیلان بخوبی ایضاً     | کوش اخراجات هم غفیر بسزیک من گنجینه         | کوش اخراجات هم غفیر بسزیک من گنجینه |
| عقل آور اشتران راقار       | نهایا برآه رسول خدا                         | نهایا برآه رسول خدا                 |
| بتاریک ایستادم علی         | بجیمع هر شیوه تربیت زبان                    | بجیمع هر شیوه تربیت زبان            |

## ایضًا

|                                      |                                      |                                      |
|--------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------|
| پلے اعلیے دین بیان مطلع کن           | پلے اعلیے دین بیان مطلع کن           | پلے اعلیے دین بیان مطلع کن           |
| کو روشن ساختی از طبله                | کو روشن ساختی از طبله                | کو روشن ساختی از طبله                |
| دلم بالده بس هنرست امام              | دلم بالده بس هنرست امام              | دلم بالده بس هنرست امام              |
| زداغان شوم طبا                       | زداغان شوم طبا                       | زداغان شوم طبا                       |
| چو بابل طبله خنهر بیاد آید زیان را   | چو بابل طبله خنهر بیاد آید زیان را   | چو بابل طبله خنهر بیاد آید زیان را   |
| زشانگ لے یانگیان آمیت بردار آشیان را | زشانگ لے یانگیان آمیت بردار آشیان را | زشانگ لے یانگیان آمیت بردار آشیان را |
| کوشش زیان تیراست تاریخ ایضاً نام را  | کوشش زیان تیراست تاریخ ایضاً نام را  | کوشش زیان تیراست تاریخ ایضاً نام را  |
| عدا وند اسلامت دار هر دو خادا نام را | عدا وند اسلامت دار هر دو خادا نام را | عدا وند اسلامت دار هر دو خادا نام را |

نوٹ: سعفی صادم حسین اور اس کے بیٹے جو تاریخی ہیں۔ وہ بانی کے سر اور پا دل پر بار کو دھونا تاریخی ہے اسکا دل بی نہ تھا، وہ بے جا خود و تکیر سے مقابله پر تباہ جا تھا اس طرف ایسا ہے کہ صدر سیف صادم... ایس کو اعداد ۱۳۲۲ کو جی کر دادر مظہر بابی کے حرف داؤ اور حرف یار کو جی اس کا سارہ دیا اُنہیں بے کاف ڈالا وہ دوڑ عرف الٹ کو ظہور بابی کے دریاں ہوتے کی وجہ سے اس کا دل ہے وہ بھی حسینی ہے اسینی ان کے بھروسے کے اعداد ۱۴ کو صدر کے اعداد ۱۳۲۲ میں سے نکال دو تو سال تاریخی مطرب میں ہو گا۔ خلاصہ ۱۳۲۲-۱۳۲۱-۱۳۲۰

زخمِ رائی خود اُنداد فرچاہ  
کے سرتاخت چوپ از بندیخڑا  
گدا رائیت نسبت باشناہ  
بندیستی کو دریونہ گراستی  
وکرہ مرگ باشد بر تو جانکاہ  
مکن قبر ازیں ہے بجوده گوئی  
بجزاں ایں سیف راشم دعوگاہ  
بزرس از داور حق لے وابی  
مکن فخر اسے بحین کوہبر سایں  
بجھ مصطفیٰ سام خون آشام باش  
۱۳۲۴

## ایضًا

در جھوڑ دشمن خلیدہ شیر تیز  
سیف صادم شد جوشان دجنا  
گفت با آب ددم شیر تیز  
کوچنے تاریخی جلاد فک  
۱۳۲۴

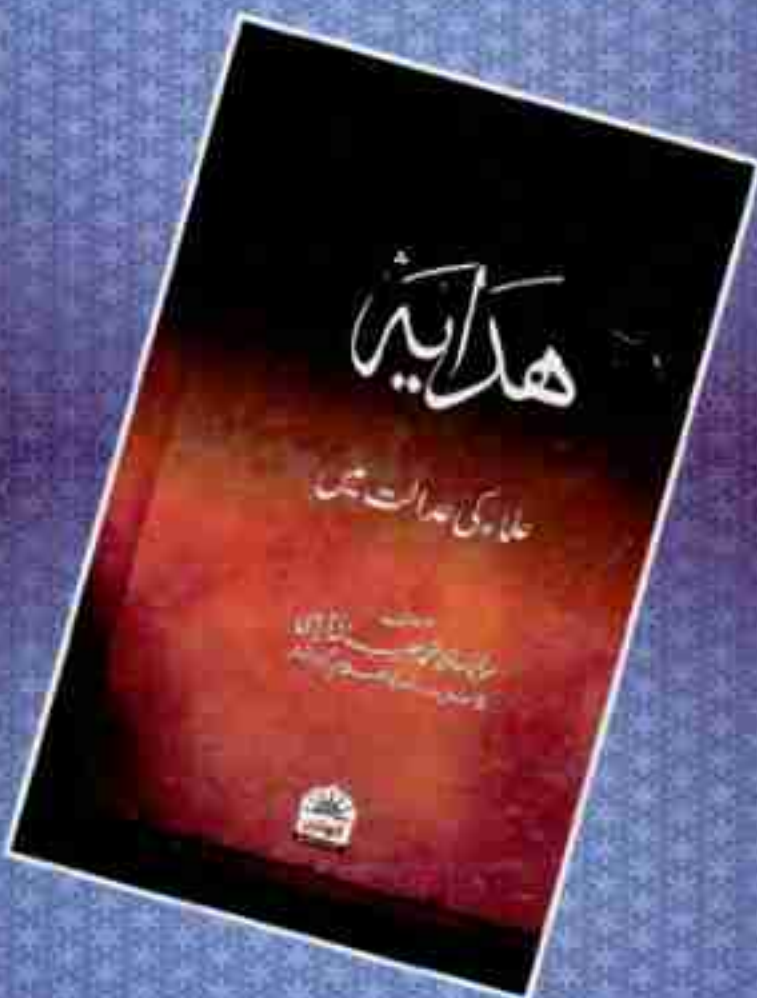
قیصر تقریب از عالم جل فاضل بے بد میوی محمد فیض الحسن صادری قبل  
خلف علما فیضی حرمہ شیرزادہ صفت د جنزان ہجرت حبیلہ پور عرف الرشد

وَإِنْ أَمْتَثَ قَيْطُونَ يَمِدَّ أَهْقَالَ  
عَزِيزِيْ سَاعِدِيْنَ وَالْأَذْفَرِيْ طَالَ  
وَلِيْنَ حَسَنَ كِجَادِيْنَ وَالْأَنْزَارِيْنَ حَمَدَ مِكَانَدَ  
حَمَنَ بِنَ مَسَدَّدَ كِبِيْنَدَ بَنَ بَلْوَنَسَارَ  
بَنِيْنَ الْأَنَاسِ وَلَا قِيلَ وَلَا قَالَ  
وَدَرِيْنَ اِرْجَيْنَ كَسَ رَاتِلَ وَقَالَ نِيْسَتَ  
لَأَكْرَمَ كِبِيْنَدَ لِلَّاثَةِ قَطَانَ  
وَدِينِيْنَ قَبَبَ نِيْسَتَ رَيْلَكَهَدَرِيْلَكَهَدَ  
فِيَالْقَشِيْرِيْنَ حَمَنَ كِنَمَ باللَّهِ إِمَكَانَ  
بَنِيْلَهَدَرِيْنَ مِنَ الْوَاحِدِ وَقَمَنَ فِيَالْجَهَادَ

محمد اللہ کتابے لا جوابے چو شد مطبوع و تالیف اللہ اللہ  
ز تسخیفات شدانا عجم پئی رشد و بیان مثال و مکار  
میلش بود اولتنا کرم دن کہہت او فاضل و ذی علم بیان  
پاوصاف امام پر ضیفہ چو شد مطبوع و تالیف اللہ اللہ  
چو سیف است آں زیبہ بیان قلع دلائل صاف اور دشمن تراز ماہ  
یکے ہر زدہ درائے یادہ گئے گرگب جبل و نادافی و سیراء  
بستان حضرت اہل کلم مسلم نیان ماطحل کردہ دست کتہ  
چو بخش آپچاں دننان شکل شد گریزان دشمن دین شد جو زدہ  
مشوبہ وہ گئے اسے دشمن دین حضور حضرتی نیان حن آگاہ  
چڑاگشتی ازیں رہ بیکر آہ  
سلہ مولوی فقیر محمد صاحب ائمہ حضرت امام اخفر رحمۃ اللہ علیہ

عَيْتُ يَهُمْ يَدِقُ الْأَوْأَدِ هَمْ رَكَبَ  
إِذْ كَرَّتْ سَكَنَهُ بِمَنْ دَسَّهُ فَلَمْ يَنْتَهِ  
وَكَفَدَ قَارِبَهُ لَهُ يَطْفَلُ بِهَا أَحَدٌ  
يَسَادُ قَالَ عَلَمَ كُوچُكْ كَنْ مَلَكَهُ يَسَادُ شَهَدَ  
وَكَلَهُ أَوْيُلُهُ قَالَهُ مَالَهُ يَسَادُهُ  
بِسَكَالَاتَ كَيْجَيْنَ تَحْصِيلُ اُوقَدَتْ نَيَافَتَ  
وَكَمَّ إِكَابَرْ زَانَقُوا الْأَرْضَ مِنْ حَكَمَ  
إِكَابَرْ زَادَ كَرْجَتَهَا خُوشَ زَيَّنَتْ إِزَانَهَ  
وَكَمَّ قِلَاعَ عَلَمَ عَلَمَ قَدَّبَقَ كَرْمَا  
إِيْزَقَلْمَهُ عَلَمَ يَلْفَ وَكَرْمَهُ بَسَاسَ كَرَدَ  
وَكَمَّ عِنَادَهُ إِذَا مَا تَقْبَلَوا فَدَنَا  
يَسَادُنَاهُ كَبِيرَهُ لَهُ تَرْكَشَدَهُ يَلْغَمَ وَشَهَدَ  
وَمَنْ يَكْتَبُ فَيَكْتَبُهُ فَالْكِتَابُ لَهُ  
بِرْجَشَادَهُ وَوَلَّهُمَّ مَنْ إِنْ كَانَ بَلَى بِيَدِ  
يَاوَيلَ سَبَّتَ إِمامَ الْمُسْلِمِينَ وَمَا  
بِهِمَاتَ كَرْشَنَقَ سَبَّا الْمُسْلِمِينَ بِيَكَدَ  
مَا ذَلِكَ إِذَا مَا كَبَّهُ مَنْ قَلَمَ  
لَهُ دَامَ كَوْرِيْزَهُ لَهُمْ جَمَّا يَهْسَلَ كَيَرَدَ  
يَا حَيَّةَ الْقَنْ يَا ذَبَبَ الْعَمَاقَوْيَا  
لَهُ إِلْزَرْدَهُ بَفْسَنَهُ دَفَادَ





۲۸۔ فرقہ مسلمانوں کا دوبارہ الہم۔

0300-6809226 - 042 37361473

alhaadi138@gmail.com

**الھادی**

لائبریری و توزیع

جگہ بندی: ۱۰۷، ٹیکسٹ پارک،